# من مكنبة الاقتصادالإسلامي



# وكتورعيسى عبره

الطبعة الشانية ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م

دارالاعتصام

يسمالله الرحن الرحسم

.

## كلمة الناشر

يسر دار الاعتصام أن تقدم هذا الكتاب إلى القراء . . إنجازاً لما وعدت به من بذل كل جهد لمتابعة المسيرة نحو هدف واحد . . هو نشر الوعي الإسلامي . . وتيسير الإطلاع على الجديد من المعرفة ، فضلاً عن عناية الدار بتقريب التراث الإسلامي العظيم . . إلى شباب هذه الأمة . . أياً كان التخصص الذي شغل بعضهم عن علوم الدين ، في زمن مضي ، قيل فيه بغير حيق : إن علوم الدين لرجال بذواتهم . . وأما من عداهم فبحسبه دراسة الهندسة أو الطب أو القضاء !! وهذا افتئات على الله الذي يسر القرآن للذكر « فهل من مذكر » .

ومؤلف هذا الكتاب معروف للقارئ . . وله مؤلفات لم تطبع من قبل ، وأخرى ظهرت خارج مصر في الأعوام القليلة الماضية . . ويطيب لدار الاعتصام أن تتابع نشر هذه وتلك والله المستعان . الناشر

# مقدمة الطبعة الثانية

تظهر هذه الطبعة الثانية في أوائل سنة ١٣٩٧ هـ (١٩٧٧ م) وهي وإن كانت الثانية في تاريخ هذا المؤلّف الصّغير إلا أنّها الأولى في مصر . . لأن ما يُطبع خارج هذا البلد الأمين . . كبير التكلفة إنتاجاً ونقلاً وتوزيعاً .

فإلى القارئ الكريم أُقدّم هذه النظرات في بناء الاقتصاد وهيكل المجتمع . وما يحدث فيه من أخد وعطاء . وتقليب للأموال . وتكاثر للأرزاق . وفي الحديث الشريف « دعوا الناس يرزق الله بعضهم من بعض »

ولقد قرأتُ هذا الكتاب من جديد، بعد خسة أعوام من ظهوره أول مرّة . . ووجدته يضم مجموعة صالحة من معالم الطريق نحسو

« الاقتصاد الإسلامي » ولم أزد على الطبعة الأولى شيئاً . . فإن كان عندى ما أضيفه بعد الآن . . فإن « مكتبة الاقتصاد الإسلامي » لا تزال بأول الطريق . . وسنكتب ونكتب ، ما شاء الله لهذا القلم أن يجرى بكلمة الحق . . وسيكتب غيرنا خيراً مما نكتب . . « وكل شيء عنده بمقدار » فا قد يفوتنا في بعض حلقات المكتبة التي ندعو إلى إثرائها . . نعود إلى تعويضه . . أو يسبق غيرنا . . أو يلعق . . « وفاء القصد .

#### \* \* \*

والكتاب الذى بين يديك، أيها القارئ الكريم.. يكشف عن حقائق رئيسية في الحياة الأولى.. وهذه هي:

أولاً: إن الهيكل الكلى للمجتمع ( وفي إطاره البناء الاقتصادى ) قد أحكم الله صنعه . . وجعل فيه درجات أو مستويات Levels يعلو بعضها بعضاً كطوابق الدار أو درج الهرم . . ومن خطل الرأى أن يظن إنسان سطحى النظر أن موقع الحجر عند قة البناء يؤهل هذا الحجر المعين أن يظن بأنه من طينة غير طينة الأرض . . وهى مادة الحجر والمدر والبشر . . فلا العلو في الوظيفة . إذن ، ولا التدلى في الوظيفة أيضاً ، بدعاة للارتفاع بقدر زيد أو النزول بقدر عمرو . . وإنا هو التكامل (١) الذي اقتضته الحكة . . وحين حاكى

<sup>(</sup>١) التكامل أصل من أصول الحلق أو هو واحد من ضموابط الحلق كيا يقول المؤلف في كتابه "الاقتصاد الإسلامي"

الإنسان نظام الخلق . . جعل لكل مفردة في الجهاز أو جسزئية في الأداة الكاملة . . موقعاً واختصاصاً . . وبقدر ما يكون بين المفردات من ترابط ( في الماديّات والطاقات ) وبقدر ما يكون بين الناس ( في المجتمع البشرى ) من مودّة وتراحم . . يكون الجهاز الكليّ أو الجسم الإنساني سليم التكوين . . ومن ثم يكون قادراً على تحقيق النفسع للناس . ونشر العار . . وهذه بعض من عناصر الأمانة التي يحملها الإنسان .

ثانياً: في حدود الإطار المحكم الذي يجمع الوجود الكل للمجتمع وبنائه الاقتصادي.. تقوم الروابط والعلاقات.. من صنوف شتى.. ويعنينا منها في المحلل الأول العسلاقات الاقتصادية وهذه بدورها تسفر عن وجودها في عقود ومعاملات ومراكز قانونية وأخذ وعطاء.. وفي كل جانب من جوانب البناء الاقتصادي وفي كل مستوى رفيع أو بالغ التواضع يحتاج بعض الناس لبعض ويرتفع ناس بأيديه ليصبئوا المال صسباً في أيدي غيرهم.. ومن الناس من غلبت عليهم النسقوة.. فإذا قدر لهم أن تكون أيديهم العليا.. أبوا إلا أن يصبوا المال في أفواههم وفي جيوبهم.. ومن ثم يعيشون عبيداً للشهوتين كها أنبأنا رسول الله وقي تقدم من القول بأن القرآن الولئك كالأنعام بل هم أضل وفيا تقدم من القول بأن أيدى هؤلاء تشبه اليد العليا ( منطق مُشكِل ) .. لأن العكس أيدى هؤلاء تشبه اليد العليا ( منطق مُشكِل ) .. لأن العكس هو الصحيح .. وما هذا العلو الظاهري إلا من باب الخداع..

خداع الشيطان لمن ضل عن ذكر الله.

وفى هذا المقام لطيفة أحب أن أصعها بين يدى القارئ.. وبيان ذلك: فى بعض المحاضرات العامة، وعلى مسمع ومرأى من أصحاب الملايين الذين يودعون أموالهم عبر البحار لتكون لخصوم الإسلام عوناً على أمة الأنبياء.. كنت أقول لهؤلاء وإن أكل الربا متسول، فاقد الكرامة، وهو كَلُّ على المجتمع.. أينا توجهه لا يأتى بخير...

قال قائل منهم ( بعد محاضرة عامة ) كيف تجمع بين إيداع الأموال الطائلة لحسباب زيد من الناس . . وبين العساق الذي يَعُدُّ بطلب الإحسان كشكولا ؟(١)

قلت: يا صحاحي.. إن آكل الربا.. الذي يقضي زمانه في انتظار دورة الزمن واستحقاق الفائدة والجوائز ذات النصيب.. إن هذا الآدمي الشحقّ. يد يده في الموعد الدوري المحدد.. ليصبّ المرابي كمًا من المال متفق عليه سلفاً.. ويقال لهذا الكم الفائدة المحددة سلفاً لرأس المال " ولو أن المرابي .. الذي يدفع الفائدة ليحتكر رؤوس الأموال .. قبض يده عن العطاء الجبيث .. لظلت يد المليونير صفراً من أي عطاء .. أفلا ترى افن.. أن صاحب الملايين يستجدى الفوايد الثابتة من المجتمعات الناشطة .. التي توجه الأموال إلى ميادين الإنتاج؟

<sup>(</sup>۱) أي يستجدي الناس.

أفلا ترى معى أن يد صاحب الملايين حال قبضه للفائدة على رؤوس أمواله . . هى اليد الدنيا ؟

ثم أردفت قائلاً: بلى وربى إنهم متسولون.

...

إذن هي علاقات ومعاملات وأرزاق . . أراد الله بها أن يبتلى العباد . . فبعث فيهم رسولاً خاتاً ونزّل من لدنه سبحانه وتعالى : 

« أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثانى تقشيعر منه جلود الذين يخشون ربّهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ، ذلك هدى الله يحدى به من يشاء . . ومن يضلل الله فحاله من هاد ».

#### \* \* \*

هذا عن كلام الله وآياته.. ولها مواقعها في الدليل إلى ضوابط السلوك من القرآن والسنة.. أما في هذه العجالة.. فقد جعلت المعاملات الشرعية والزكاة والصدقات والسخاء في النفقة وفي تقدير الأجسر... جعلت هذا كله بمثابة التيارات الخيرة التي تهب في داخل الهيكل الاجتاعي.. فتعين على نوائب الدهر ووعثاء السفر.. وكان طبيعيا أن يكون ما عداها من ظلم وغبن وبخس الناس أشياءهم.. كريح السسوم أو كالريح العقيم.. وشرها: الربا.

وفي كتاب الله جل وعلا . . آيات تضع الموازين القسط .

وتهدى للتي هي أقوم . .

وفى لغسة هذا العصر جعلنا للآيات التى تناولت سلوك الأفراد وسلوك الجماعات فى التصرف الاقتصادى «ضوابط(١)» فيها ترغيب وترهيب. وفيها أوامر إرشاد وأوامر إقدام وأوامر إحجام وما قصدنا بذلك إلا التنبيه إلى أن أساليب المتكلمين ما جاءت بجديد. ذلك أن منها ما رزق الفهم فأدرك بفطرته ما تقضى به آيات بينات . . . ومنها ما انحرف عمداً أو بجهالة . . فأساء . . ولكن النصوص باقية وهى عندنا قطعية الثبوت قطعية الدلالة .

#### قوله تعالى

« مثل الذين ينفتون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم \* الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا منّا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى والله غنى حليم \* يأيها الذين ءَامنوا لا تبطلوا صدقتكم بالمن والأذى كالذى ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر فثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلداً لا يقدرون على شيء مما كسبوا والله لا يهدى القوم الكافرين، ومثل الذين

<sup>(</sup>١) الإنسارة إلى كتاب جعلنا عنوانه « دليل إلى ما في الكتاب والسينة من ضوابط للسلوك الاقتصادي » تحت الطبع

ينفقون أمواهم ابتغاء مرضات الله وتثبيتاً من أنفسهم كمثل جنة بربوة أصابها وابلٌ فآتت أكلها ضعفين فإن لم يصمها وابلٌ فطلُّ والله بما تعملون بصير \* أيودُّ أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتيا الأنهار له فيها من كل الثرات وأصابه الكبر وله ذريَّةُ ضعفاء فأصابها إعصارٌ فيه نارٌ فاحترقت كذلك يبِيِّنُ الله لكم الآيات لكم تتفكرون # يأما الذين ءَامنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما أخسرجنا لكم من الأرض ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولسم بآخذيه إلاَّ أن تغمضوا فيه وأعلموا أن الله غنى حيد \* الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرةً منه وفضلاً والله واسع عليم \* يُوْتَى الحكمة من يشاء ومن يُؤتَ الحكمة فقد أُوتى خديراً كثيراً وما يذكر إلاَّ أُولُوا الألباب \* وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه وما للظالمين من أنصار \* إن تُبدُوا الصدقات فنعيًّا هي وإن تخفوها وتُؤتوها الفقراء فهو خيرٌ لكم ويكفر عنكم من سيئاتكم والله بما تعملون خبير »(١)

هذا وبالله التوفيق ي

المؤلف

الجيزة ١٢ شارع النيل في غرة المحرم ١٣٩٧ هـ

<sup>(</sup>١) الآيات من رقم ٢٦١ إلى رقم ٢٧١ من سورة البقرة.



## مقدمة الطبعة الأولى

يصدر هذا الكتاب في سنة ١٣٩٢ ه ، بعد إلقاء المحاضرة الأولى ( في ٢٧ من جمادى الأولى سنة ١٣٧٩ ) بنحو ثلاثة عشر عاماً . . . وكانت الإدارة العامة للثقافة الإسلامية ( بالأزهر الشريف ) قد عنيت بنشر المحاضرتين تباعاً في دوريّات المواسم الثقافية . . كما عُنيتُ بنشرهما في كتيبّات خاصة . . . ثم نفدت هذه وتلك . . ومن ثمّ كانت الحاجة إلى إصدار هذا الكتاب .

#### \* \* \*

كان طبيعياً أن أعيد النظر في المادّة وأن أشير إلى ما ألاحظه على عليها دون المساس بالأصل . . . وذكرت ، حال اطلاعى على الأوراق ، بعض النقد الذي وجّهه باحث أو كاتب قال قائل منهم أنّ المحاضرتين قد جاءتا خلواً من النّصوص الفقهية ، وقال آخر أن أحكام الرّبا غير مجلوّة للمستمع ، وبالتّالي للقارئ . . . وحبّذا لو كانت هذه الأحكام وقد وجدت نصيباً من العناية .

وقد صدق كلّ من الباحث والكاتب فيا قال<sup>(١)</sup> وإنّه ليكفيني أن أنبّه القارئ إلى مجال القول الذي يتحدّد بعنوان الحاضرة

<sup>(</sup>١) للكلام عن أحكام الربا وما دار حولها من جدل أعد المؤلف كتاباً قالها بذاته عنوانه « بحدوث في الربا » وستتولى نشره « دار الاعتصام » قريبا إن شساء الله تعالى . . أما أصل المادة المنشورة في هذا الكتاب . . فقد كان إعداده بمناسبة القاء محاضرتين . . على نحو ما هو وارد في المتن .

الأولى . . . وامتداد هذا الجال إلى المحاضرة الثانية ، بناء على طلب المضيف .

جمال القول هنا يتحدّ في « وضع الربا » لا في حكه ، ولا في أقوال السّلف الصّالح من الفقهاء والمفسّرين وعلماء الحديث . . . ولذلك جاء الكتاب بصبغة خاصّة . . . كما جاء بمحاولة تضاف إلى ما بذله الآخرون من جهود مشكورة ، تهدف إلى تبيان الحكة من تحريم الربا . . . ومعلوم أن قسماً من أحكام الدّين الحنيف يعسرض على حاكم العقل فيقبله . . . أو كما يقول الإمام الغزّالي . . . هو قسم ، للعقل فيه نصيب كلّ النّصيب . . . كقوله تعالى « يأيها الذين أمنوا أوفوا بالعقود » . ويرى المؤلف أن أحكام المعاملات ، أمنوا أوفوا بالعقود » . ويرى المؤلف أن أحكام المعاملات ، كما احتواها التراث الإسلامي العظيم ، هي مما يطمئن إليه القلب والعقل جميعاً . . . ويرى أيضاً أن الاجتهاد ( بحقّة وبشروطه ) لا يقفل بابه أبداً . . . ولكن على الجتهد أن يقدر الأمانة التي يقوم على حملها ، وأن يخلص العمل لوجه الله تعالى وأن يستهديه . . . لأنه يقدم على أمر عظيم .

وقد يلحظ القارى أن الحاضرة الأولى تتّجه من مطلعها إلى توكيد الكسال والتوفية، ونسبتها إلى جملة أحكام الدين . . . ومع ذلك يقول الحاضر ( وهو كاتب هذه السطور ) أن باب الاجتهاد لا يقفل ، فهل معنى ذلك أنّه عدل عن موقفه الأوّل ؟

والجـواب بالنَّق . . فالرأى اليوم هو الرأى الذى أعلنته في قاعة الإمام محمد عبده في عدّة مواســم . . . كيا أعلنته في مناســـبات

كثيرة وفى كتب صدرت، وأخرى بسبيلها للظهور إن شماء الله رب العالمين.

أحكام الدين كاملة ورفيعة ، بالغة من مستوى القدرة على إسعاد الجنس البشرى ما لا يكن للفكر الإنساني أن يبلغه حسين يزعم التحرّر من الأصول والضوابط التي يستمدّها الشرع من الكتاب والسنة . . . وهذا الكسال يتنافي مع التطوّر والتطوير ، وهما من مستحدثات القرن التاسع عشر . . في غيار التورات . الثورات التي يقال لها : فكرية ، وعلمية ، وصناعية ، وتكنولوجية ، وثقافية ، واجتاعية ، وسياسية . . إلخ . . وكلها ثورات على أوضاع واجتاعية ، وسياسية . . إلخ . . وكلها ثورات على أوضاع ما مناسخات . . وبعض هذه الأوضاع سليم وأصيل . . . وبعضها فاسد . . ولكن الفكر الثورى مندفع بطبعه . . وأمة الإسلام - في فاسد . . ولكن الفكر الثورى مندفع بطبعه . . وأمة الإسلام - في المستقر الذي صلحت عليه الأجيال من فجر الإسلام . . وما بها من حاجة إلى التجارب . .

ولقد افترى المستشرقون ( وتأثر فريقٌ من المسلمين بهدفه المفتريات ] ، افترى المستشرقون حين قالوا إن عمر الإسلام قد كان قصيراً . . . لأنه \_ في زعمهم \_ انتهى مع الحلافة الثالثة (١) ولم يعد في الأرض إسلام بعد ذلك . . . بل قامت على أثاره دولً

<sup>(</sup>١) ومن المستشرقين من يتفضل علينا بالسير مع الاسلام إلى القسرن الرابع للهجرة ثم ينكر على الاسلام وجوده من بعد ذلك ... ألا ساء ما يزرون .

ودويلات . . وإن قيل لبعضها «خلافة » ، لأن الخلافة لا تته لله أبداً . . . ولأن دولة الإسلام واحدة ، ولكنّها ضاعت \_ في زعهم منذ تحوّلت إلى ملك عضوض . . افترى المستشرقون إذن ونابعهم بعض البسطاء . . والحق أن الإسلام ( وهو الدين الخاتم ) كالشمس التي تستمد منها الحياة الدنيا مقوماتها ، وما من قوة تحول بين أشعّة الشمس وبين السهل والحزن أو بين اليابسة والماء . . . فهى تغمر الأرض والجو المحيط . . وهى تشرق على دار الإسلام ودار الكفر دون تمييز . . لأنها من السنن الكونية الثابتة . . . ينتفع بها البر والفاجر ، وكل نفس بما كسبت رهينة .

نريد بذلك أن ننبه إلى أن نور الإسلام لا يغيب عن الأرض كلها . . كما لا تغيب الشمس أبداً (١) وإنك لتجد من شريعة الله أثراً هنا وآناراً هناك . . . وقد يعترف المنصفون من أهل الكتاب ، وقد تأخذهم العرزة بالإثم . . ولكننا نسوق القول هنا إلى العالم الإسلامي . . . ونكتن بضرب القليل من الأمثال . . فنقول:

فى بعض البلاد الأوروبية ( مثل سويسرا ) تجبى رسوم التعليم من أفراد المجتمع كلهم، وفقاً لقدراتهم المالية . . . مع التدرّج فى الفرائض . . . فبقدر ما يزيد الدّخل أو تتعالى الشرائح . . بقدر ما يثقل الرّسم على صاحب الدخل . . . فإذا كان دخل زيد من

<sup>(</sup>١) حين يظلم جانبا من الأرض فإن غيره يكون مشرقاً . . . ويهذا لا تنقسطع أشعة الشمس عن الكون كله ما بقيت السهاوات والأراضين ، سنة الله ولن تجد لسنة الله تبديلا .

الناس عشرين ألف فرنك سبويسرى في العام، فإن الرسم الذي يفرض عليه يتحدد بنسبة مئوية معيّنة، وإذا كان الدخيل عشرة الاف فإن النسبة تقل. وهذا أصل من أصول العدالة في توزيع الفرائض المالية التي تذهب حصيلتها لمواجهة نفقات عامة . . وهذا الأصل قد عرفه سيدنا عمر بن الخطاب، وأسبهب في الكلام عنه القاضى أبو يوسف في كتابه «الخراج»، ومع ذلك لا تزال الأمة العربية تصر على القول أن التدرج الضريبي هو من ابتكار «آدم سمت الذي عاش بعد القاضى أبي يوسف بنحو ألف عام (١) لا تزال الأمة العربية تحرص في جامعاتها على تلقين الطلاب أن المالية العامة علم يجد أصوله في الفكر الفلسني والاقتصادى لعلها أوروبا في أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن التاسع عشر. .

ولا تزال الجامعات العربية تسبّح بحمد « جون ستوارت مل » ومن قبله « آدم سمث » ، وترجع الفضل كله ، في فصل اقتصاديات الدولة عن المادة الاقتصادية ، إلى هذا العهد الذي عاشت فيه مدرسة يقال لها « المدرسة التاريخية » ، ولا يزال المثقفون يؤمنون بأن الأوضاع الإنسانية الراشدة إلما تجد أصولها والفروع ( فيا يزعمون ) من الفكر الغربي . . قدياً . . ومن الفكر الشرقي حديثاً . . وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم . . وهو قائم لا يزال !! .

<sup>(</sup>١) القياضى أبو يوسف صباحب الإمام أبى حنيفة (١١٣ - ١٨٣ ه أى ٧٣١ - ٧٩٨ م) وبين الأول - ٧٩٨ م) وبين الأول والنانى ١٩٩ عاماً ٠

رسوم التعليم إذن تفرض (في سويسرا) وفق المقدرة . . لا وفق المنفعة . . ويستوى أن يكون دافع الرّسم والداً لطفل واحد أو لعدة أطفال . . . كما يستوى أيضاً أن يكون بغير زوج ولا ولا أو أن يكون مسئولاً عن أسرة . . . فالتعليم العام والثانوى وفروع من التدريب المهنى . . كل ذلك بالجمان للشعب كله ، وفي أرقى المستويات . .

نقول: هذا من الإسلام . . ولا أثر له في بلاد العرب<sup>(۱)</sup> وإغا تحلّ محله رسوم فادحات من أجل التعليم . . . وتخفيف يسير عن الوالد إن زاد الأبناء على عدد معلوم . . . فإن تخطى العدد المعلوم . . فلا تيسير ولا تخفيف: وكيف ينتظر الوالد معونة من الدولة وهو جاحد لسياستها مناهض لتخطيطها ؟

أو لم يعلم هذا الوالد، المسرف في الإنجاب، أنّ الدولة كارهة لزيادة السكان عاجزة عن كفالة القوت . . . وقد تكفّلت به وحملت مئونته : والله يعلم أن دولة العرب في زمننا هذا هي دولة استغلال وانتفاع . . وهي دولة استعلاء على الأمّة الكادحة الصابرة . . . وهي دولة جاهلة مكابرة . . ومن حولها مواكب النّفاق والسعى إلى الكسب الخيث .

<sup>(</sup>۱) هذا ما نقرره آسفین . . لأن الدین الاسلامی هو السائد فی بلاد العرب ، وفی غیرها زهاه أربعة عشر قرنا . . ومع ذلك نری من آداب الاسلام وأوضاعه وقواعده . . شتاتاً هنا وهناك . . وأقُل هذا الستات فی بلاد تقول إنّ دینها الرسمی هو الإسلام . . . وكأنّ الاسلام فی حاجة إلی نص تشریعسی أو اعتراف رسمی لیكون معترفاً به !!

وفي بريطانيا . . حيث الدّراسات متصلة من أوائل القسرن العشرين إلى يومنا هذا للوصول بالتضامن الاجتاعي إلى وضع أمثل . . في بريطانيا هذه وصل الاجتهاد ـ أخر الأمر ـ إلى الفصل بين الرَّسم الذي يلتزم به الفرد وبين الأمن الذي تكفله له الدولة ، في مرضه وعجزه، وللسنّ العالية، وللأسرة بعد فقد العائل.. كان ذلك في مايو سنة ١٩٧١ حين أجساز مجلس العموم مشروع قانون ما تقدم بيانه . . . ومعنى ذلك أن جهاز الثمن<sup>(١)</sup> لم يعد عاملاً في هذا المرفق الحبوى (مرفق الأمن) بل تعطل جهاز النمن في هذا الجال ( مجال الأمن ) وحلّ محله أصل انساني يقول « من كلّ حسب قدرته ولكلّ حسب حاجته » هذا ما انتيت إليه بريطانيا بعد الجهد الجهيد، وفي ضوء التقدّم الشامل للعلوم وللفنون . . . والحق أن هذا ما بدآ به سيدنا عمر عندما دون الدواوين . . . وكان في تنظيمه المالي ( وقد تقدّم بيانه ) مسترشداً بالكتاب والسمنّة . . ولكننا لا نزال نجد الأمن في بلاد العرب يباع، ونجيد العسدل الاجتاعي في ركاب السلطان، ونجد المصاهرة غناً أو غرماً . . وكأنَّ الإسلام قد جاء للناس كافة إلا هذه الأمة التي أكرمها الله بالفصحى فكانت أقدر الأمم على تدبّر القرآن والحديث الصحيح.

<sup>(</sup>١) جهاز التمن معادلة . . رياضية يجرى على مقتضاها توزيع السلع والخدمات وفق الطلب عليها . . . والطلب هنا مؤيد بالقدرة على تقديم العوض أو مما يعرف بالتمن الاقتصادى . . . ولا وجه للاعتراض على جهاز التمن الا في أمور نلائة ، بيانها : العدل والأمن والمصاهرة فلا يجوز في هذه الأمور أن يكون للثمن دور يؤدى إلى اتخاذ قرار والعدول عن آخر.

وفي البلاد الصناعية المتقدمة تتفاوت الأجور مرات معدودات . . . فهي مثلاً في سويسرة تتفاوت خس مرات . . وفي البلاد الإسكندنافية تتفاوت غاني مرات . . . بعين أن أكبر راتب لا يزيد على أقل راتب إلا في هذه الحدود بين خسبة الأمثال وبين غانية الأمثال . . وهذا قريب من الإسلام . . . أما عندنا في بلاد العرب فالأجر المقطوع للأجنبي بالغ السخاء . . ولصاحب النفوذ أجور وأجور تعينه على إعادة عهد قارون . . ولمن حول السلطان مستويات . . وللكادحين عيش كفاف وعرى وحسرمان . . فأما أساليب البلاد التي يقال لها رأسمالية ( مثل سويسرا وبلاد اسكندنافية ) فهي أشبه بالإسلام . . وأما فوضي الأجور في بلاد العهود فرعون وهامان . .

وليس هذا المقام مقام توفية لما يرزح تحته المجتمع الإسلامي من أسباب الشّقاء . . وإنما هي إشارة عابرة نريد بها تأييد القول بأن الإسلام لا يغيب منذ أشرقت الأرض بنور الرسالة الحاتمة . . وفي وسع الباحث المنصف أن يرى قبساً من نور الإسلام هنا وهناك . . وأقل ما يكون الإسلام وجوداً في زماننا هذا . . في بلاد زعمت أنّها الأمينة عليه والقوامة على تراثه . .

كذلك لا نقول بأن هذا الأمر الواقع ( من حيث تشتّت الأحكام وأخذ كل أمة بما يطيب لها واطرّاح ما عداه ) لا نقـول بأن هذا هو المنهـج القـويم . . . أو هو المقصـود بالاتباع : لا نقـول بشئ من ذلك . . . بل نتلو قول الله تبارك وتعالى « يأيهـا الذين آمنوا ادخلوا

في السَّلَم كَافَّة ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنه لكم عدوَّ مبين »(١) والخطاب للمؤمنين والتكليف الصادر إليهم أن يدخلوا في الإسلام كله . . . أى أن يعملوا بجميع شعب الإيمان . . وأن يأخذوا بجميع شرائع الاستلام . . فلا يخلوا بشئ من أوامره وزواجره . . . فإن لم يفعلوا فما هم أهل للكرامة التي أرادها الله سبحانه وتعالى إذ يقول فى وصف امّة الإسلام « وكذلك جعلناكم أمّة وسطاً لتكونوا شــهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً » فلا خير إذن في أجيال من المسلمين بأخذون ببعض الكتاب ويعسرضون عن بعض.. ولا خير في شعوب تقتبس من نور الإسلام شعاعاً تستهدى به في ظلهات الفكر الحائر . وتترك الكثرة الكاثرة من أوامر الدين ، لأنها لا تعرفه ولا تقربُه . . وإنما هي الفيطرة تتلاقى عليها الأفهام ، وقد يتشابه بعض الاجتهاد المحض ببعض أوامر الدين . . . ولا خير في الشرية كلها مادامت هذه حالها . . ولذلك نحد نور الإسلام لا يغيب ، ولكنه نور تفرّق في الأرض وقعدت الأمة عن جمع شمتاته في منهاج واحد كها أريد لها ، ولقد جاء الذكر الحكيم بالتحـذير من مغبّة هذه الفوضى التي يعيش فيها الناس . . . قال تعسالي . . . « فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصبيهم فتئة أو يصبيهم عذاب أليم » وفي الفتنة ارتكست البشريّة على الرغم من كل تقدّم مادى مصره إلى التراب...

<sup>(</sup>١) الآية رقم ٢٠٨ من سورة البقرة.

قال بعض العلماء: لن يجوز أحد الصراط حتى يسأل عن سبع: يسأل عن الإيمان باقة تعالى وبالرسالة الخاتمة، ثم يسال عن الصلاة، فالصوم، فالزكاة، فالحج والعمرة، فالغسل والوضوء... وهو لا يجتاز سوالاً إلى الذي يليه إلا إذا ونى.. ثم يسأل آخسر الأمر عن ظلامات الناس... وما أشق السوال عن الظلامات: وقال حذيفة رضى اقد عنه.. في هذه الآية الكريمة «... ادخلوا في السلم كافة ... » قال للإسلام غانية أسهم:.. الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج والعمرة، والجهاد، والأمر بالمصروف والنهى عن المنكر، وقد خاب من لا سهم له ... فلا ينبغى لمؤمن يرجو رحمة ربّه ويخاف عقابه أن يفرّط في سهم من هذه السّهام.. أو في شعبة من شعب الإيمان.

فن كان يحسب أن الإسلام قد استنفد أغراضه لعهد الخلفاء الراشدين . . أو كان يحسب أن الإسلام قد انقضى زمانه بانقضاء القرون الهجريّة الأولى فقد أساء الفهم ، وأخطأ القصد من الإسلام . . .

ومن كان يظن بأن التلفيق في الشريعة جائز وأن أحكام الدين ملك مشاع تأخذ منها كل أمة بما تشاء . . فقد ضلّ السبيل . . وهذه هي حال الناس في هذا الزمان .

والذى نقول به يتلخص فى أن الإسلام باق على كماله . . وأخوف ما يخافه العبد المؤمن أن يكون هذا الدين المتين حجّة علينا يوم يقوم الناس لرب العالمين . ويهذا نكون قد أضعنا الأولى

والآخرة . . ولن ينفعنا إيمان يجئ يوم الحساب . . قال تعمالي ، « هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة أو يأتى ربّك أو يأتى بعض آيات ربك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً . . قل انتظروا إنا منتظرون »(١).

فالرأى الذى كنت عليه . . يوم تجاوبت الأصداء في قاعة الأزهر عنل هذا الكلمات . . أو بالنصوص الواردة في موضعها من هذا الكتاب . . هو الرأى الذى أقول به اليوم . . داعياً الله العلى القدير أن يرزقنا الفهم لكل كلم طيب . . . وأن يرزقنا الإخملاص فيا أسررنا وفيا أعلنا . . إنه على كل شيء قدير .

بقيت إشارة إلى التمهيد الذي أضفناه عن البنية الاقتصادية أو البناء . . ولولا أن موضوع المحاضرة كان كثير الشّعب . . لكان حتاً أن نبدأ \_ يوم التأم الجمع بالقاعة الكبرى \_ بكلمة شارحة لماهيّة البناء الاقتصادى ، والموازنة بينه وبين غيره من المفاهيم التي تكاد تلبس به . . . .

وإذ أراد جل سأنه أن أرفع القلم من جديد لتصدير هذه المادة . . فقد تعين استدراك ما فات . . . ومن ثم كان المهيد الذي أضفناه ،

المؤلف

الكويت ني صيف سنة ١٣٩٢ ــ

<sup>(</sup>١) الآية رقم ١٥٨ من سورة الأنعام.



# مفاهيم اقتصادية



## البناء الاقتصادي

حين نقصد إلى تقريب الثقافة الاقتصادية من القراء . . . فإننا نحسرص على الإقلال من ذكر المصطلحات العلمية قدر الإمكان ، حتى لا يزهد الناس في الاطلاع على ما يخرج عن اختصاصهم . . والحق أن المادة الاقتصادية شديدة التداخل في حياة كل فرد منا . . . ولا تكاد تخلو منها معاملة واحدة من ألوف المعاملات التي ندور في فلكها كل يوم . . . وهذا الذي يجرى من حولنا ، ولا نلتي إليه بالا ، هو المقصود بالتقريب إلى القارىء . . في تمهيد موجيز لموضوع الكتاب . .

نريد أن نتكلم عن « البنية الاقتصادية » أو البناء الاقتصادى . . وعن الأحداث الاقتصادية . . ونريد أن نرجع الفضل في ذلك كله إلى أصحابه . . . حتى يرجع الدارس المتخصص إلى المظان الوئيقة ، ليستزيد ، ولعله يضيف شيئاً يزيد المعنى وضوحاً .

فأما البناء الاقتصاد Structure ecomomique ففهوم معنوى يتألف من النسب والعسلات القائمة بين القبطاعات الرأسية والقطاعات الأفقية للمجتمع ... كما يتألف من النسب والعسلات القائمة بين الحرف والمهن وأرباب الأعمال والمستغلين بالأجر لحساب غيرهم ... وبين أصحاب الدور والسكان بالإيجار ... وبالجملة: كل نسبة بين جماعة وأخرى ، وكل صلة من هذه الجماعة وتلك تعتبر عنصراً من العناصر المكونة للبناء الاقتصادى .. كما يدخل

العنصر المادى الملموس (كالأسمنت والحديد وغيرهما) في تكوين هيكل متاسك يقبال له: دار، أو عبارة، أو طريق، أو سفينة أو طائرة... هذا بناء وذلك أيضاً بناء.. وكل ما في الأمر أن أحدهما ملموس ومنظور، تدركه الأسماع والأبصار... والآخر مفهوم معقول، تدركه الفهوم والبصائر.

ذكر الأستاذ فرانسوا بيرو François Perroux (١) أنه قبل المحاولات المبكرة لمعهد الأبحاث العلمي الذي كان يرأسه شسارل رست Charles Rist عن البناء الاقتصادي لفرنسا إلا الشيء القليل.

وكذلك حاول آخرون . . ومنهم فاجمان Wagemann ( في كتابه عن الاستراتيجية الاقتصادية ) أن يعرض لهذه المفاهيم . . ولكن الآراء التي أبداها لم تكن في المستوى الذي وصل إليه آخرون . . ولذلك لم يقتنع بها بعض لدارسين للاقتصاد ، من المعاصرين (٣) .

وفى المراجع الإنجليزية أثار جديرة بالنظر.. منها ما أورده الأستاذ هيكس Hicks وهو عالم بريطاني معماصر.. في كتابه عن

(١) فرانسوا بيرو أستاذ فرنس من رجال الكوليج دى فرانس.

(٧) شارل رست عالم فرنسى فى الاقتصاد وزميل لشارل جيد الاقتصادى الفرنسى المعروف ولكن رست عاش إلى عام ١٩٥٧، وتفرد بعد وفاة زميله بدراسات قيمة لما يزيد على ثلاثين عاماً.

(٣) راجع السالة الدكتوراة للدكتور جاد لبيب ( بناء الاقتصاد المصرى ) بإشراف الأستاذ M. Dye جامعة باريس و

إطار المجتمع The Social Frame work وما أورده آرثر لويس The The Theory of في كتابه عن نظرية التطور الاقتصادي Economic Development

وجاء الأستاذ الإيطالي براشسياني تيروني (١) Brciani Tironi كماه هذا عمادة خاصة لدراسة البناء الاقتصادي لمصر . . ولكن عمله هذا كان عارضاً . . . إذ كان في دراسته لاقتصاديات مصر متجهاً نحو النظر إلى أثر الاعتاد على محصول واحد (هو القطن) على اقتصاديات الاقليم . . . ومن ثم جاءت هذه الدراسة العارضة بالقليل من البيان المطلوب عن البناء الاقتصادي المتكامل . . على نحو ما ذكرنا من قبل .

وفى مطبوعات هيئة الأمم يجىء ذكر البناء الاقتصادى بين الحسين والحين . . وبخاصة عند دراسة الحسامات وتصديرها وأثر ذلك على المستوى الاقتصادى فى البلاد المتخلفة . . ولولا هذه التقسارير الدورية . . لكان نصسيب البلاد المتخلفة من النظر إلى البنية الاقتصادية لكل منها . . قليلا أو منعدما .

أما الشبكة الاقتصادية Conjoncture économique فهى المصطلح الثانى المصاحب للبناء . . والمقصود بالشبكة . . هو مجرى الأحداث المترابطة . . من وقائع ومعاملات . . ومن تصرفات تصدر عن

<sup>(</sup>١) عالم ايطالي اشتغل بتدريس الاقتصاد في جامعة فؤاد الاول ( لاول عهدها ) في العقد الثالث من القرن الحالي وهي جامعة القاهرة فيا بعد.

الأفراد أو عن السلطات العامة .. وكل ذلك في عالم الاقتصاد . ومن الأمثلة على مجرى الأحداث بين يدى الأفراد: الطلب على سلع الاستهلاك والخدمات . والادّخار وتوظيف الأموال المتاحة للاستثار . . . ومن الأمثلة على مجرى الأحداث بين يدى السلطات العامة : مشروعات التعمير والنققات من أجل إشباع الحاجات العامة (كالعدل والدفاع والأمن) والقرارات التي تحد من حرية الفرد في الاستهلاك . . كزيادة الرسوم الجمركية على واردات معينة أو منعها أصلاً أو إخضاعها لنظام الحصص وللتبادل الثلاثي (١) ووضع القيود على السفر من أجل السياحة أو الهجرة . . كل هذه أمثلة على مجرى الأحداث الاقتصادية . . وما قيل عن الأفراد وعن السلطات العامة . . يقال أيضا عن الدوائر الأخرى في المجتمع . . .

وفيا بين البناء والشبكة فروق واضحة . . . أهمها : أن البناء مستقر في المدى القريب والمتوسط . . . ولا يكون تغييره إلا بطيئاً هادئاً وغير ملموس . . على حين أن مجرى الأحداث خاضع لتقدير الفرد والجهاعة والسلطة العامة للتوقعات الاقتصادية . . . ولذلك يسمهل إدخال التغيير السريع على الأحداث المترابطة (أى على الشبكة) . . كما يسمهل على المجتمع إعادة تشكيلها بإحداث تغييرات

<sup>(</sup>١) نظام مستحدث في التجارة الدولية . . تدخسل فيه ثلاثة أقاليم لاتمام عملية معينة من عمليات الوارد والعسادر . . . وقد جاء في أعقساب تزايد القيود على التجارة الدولية .

سريعة ومتلاحقة في اتجاه واحد.

ولنضرب مثلاً بتحويل الإضافات الرأسمالية من ميدان لآخر... فنقول: قد يتبين للسلطات المختصة أن مرفق الإسكان يواجه أزمة آخذة بالتفاقم.. فتعمد هذه السلطات إلى التماس الوسائل التى تشجع الناس على إقامة المساكن.. وذلك بالإعفاء من عوايد المبانى وتخفيض الرسوم الجمركية على الوارد من مواد البناء وتخفيض رسم الإنتاج إن كان مفروضاً على الصناعات المحلية لمواد البناء ولوازمه والتوسع فى مرافق الإنارة ورصف الطرق على حساب الدولة.. إلخ.. وهذه كلها أحداث مترابطة.. تأخذ سمتها نحو هدف واحد هو زيادة المعروض من وحدات المساكن.

واضح مما تقدّم أن البناء والشبكة يفترقان في الحياضر وفي المدى القريب . . ويبق كل منها وكأنه بمعزل عن الآخر . . ولكن مع مضى الزمن نجد الشبكة تؤثر في البناء . . فثلاً إذا رأى المجتمع أن النشاط الومناعي أجدى من النشاط الزراعي ، فإنه يعمد إلى وضع خطة تؤثر في الأحداث تباعاً ومع التكرار . . حتى تتراكم الآثار اليسيرة التي تصاحب الشبكة من يوم إلى يوم ومن عام إلى عام . . فتكون بعد سنوات أو عشرات من السنين أداة تعديل هادى ، في البناء الاقتصادى . . وإذا بنسبة المستغلين بالصناعة إلى جملة العاملين . . ترتفع عما كانت عليه من أعوام أو من عشرات الأعوام مثلاً . . ومن ثم يكون التغيير الهادى البطى ، في البنية الاقتصادية قد جماء نتيجة للتغييرات اليسيرة التي أدخلتها القرارات ، تباعاً ، على مجرى نتيجة للتغييرات اليسيرة التي أدخلتها القرارات ، تباعاً ، على مجرى

#### الأحداث . .

ومن ذلك مثلاً: تشجيع الشباب على دراسة الحرف والصناعات بالغاء الرسوم الدراسية والإكثار من المنح للدارسين وفتح الأسواق للناتج من الصناعات الحديثة . . وإقامة المعارض الدورية . . وهذه كلها إجراءات توقى أثارها تدريجاً وتؤدى ، مع الوقت إلى تعديل البناء الاقتصادى .

نحن إذن نتكلم عن الهيكلية العامة للمجتمع ونركز على التركيب الاقتصادى لهذه الهيكلية . . كما نتكلم عن التيارات التي تجرى في داخــل هذه الهيكلية وما هي إلا جملة التصرفات الاقتصــادية ، الصادرة عن الفرد بإرادته . . أو الصادرة عنه بتوجيه أو بإلزام من السلطات العامة . .

وهذا كله من الدراسات الحديثة نسبياً ، خلال القرن العشرين ، ولكنها دراسة كاشفة لأمور مستقرة من الأزل . غابت عن الناظرين ، وحرص عليها الإسلام فأقام البناء في تماسك . وشجّع الطبب من التصرفات كالإنفاق العادل . . وحسرم الخبيث من التصرفات . كالمعاملات الربوية .

# وَضع الرَّبا في البنّاء الاقتصاديّ القسم الأول(١)

#### تهيدا

أما بعد، فهذا حديث عن الربا . . الربا من حيث موضعه في بناء الاقتصاد القومي . فا هو الربا ؟ وما هو الاقتصاد ؟ وما هو البناء ؟ .

البناء في الجال الاقتصادي على وجه العموم، وفي الجال القومي على التخصيص ؟

هذه هى المفهومات التى يطالمنا يها عنوان الحساضرة ، ومن ثم فإنه يتعين عرضها بإيجاز حتى يتسنى لنا بعد ذلك أن نتلمس الموضع الذى يشغله الربا فى الجال المحدد لنطاق البحث.

وفى خصوص المعاملات الربوية، وردت فى كتاب الله سبحانه وتعالى، وفى سنة نبيه من الله من الأحكام. ومن الطبيعى أن أتعرض لها بالقدر اللازم فى سياق هذا الحديث.

وقبل أن أتخذ خطوة كهذه ، أو أن أبين رأيي في هذا الأمر : أي

 <sup>(</sup>١) كان إلقاء هذه المحاضرة بقاعة الإمام محمد عبده بالجامع الازهر في ٢٥ من
 ربيع الآخر سنه ١٣٧٩ هـ (١٩٥٩/١٠/٢٧).

فى جملة الأحكام التى قررتها الشريعة الإسلامية بخصوص الربا، وبخصوص المشكلات الاقتصادية وما يتصل بها من شئون تقع من بعيد أو من قريب فى الجال الذى شغلنى عشرات السنين.

وبالتالى فإن ما أقدمه فى هذه المحاضرة من قول لا هو عفو الساعة ، ولا هو مجرد فرض أتكهن به ، لعله يثبت على البرهنة ، بل هو رأى بلغ مرتبة اليقين .

## أحكام الإسلام:

فى رأيى أن الأحكام التى جاء بها الدين الحنيف، لا تقبل التطور ولا التطوير، لأن التطوير أسلوب تقدمى، يستهدف الترقى إلى مستويات فوق ما هو كائن أو مألوف ولا يصح القول بالترقى إلا منسوباً لأمر مشوب.

بعنى أنه لابد من ظاهرة يكتنفها النقص أو العجز، ومن ثم يكون التكلّل والإستيفاء، ولابد من أمر أو حكم متواضع حتى يجوز عليه التهذيب والترقى.

ولما كانت أحكام الإسلام مستمدة من القرآن، أو تجد ضوابطها من آيات الله البينات إذا كان مصدر الحكم بخلاف النصوص القرآنية، كالحديث والإجتهاد.

ولًا كان القــرآن هو كلام الله القــديم وأنه من عند عالم الغيب والشــهادة ، فإن أحكاماً كهـذه ، بل فإن هذه الأحكام على سـبيل

الحصر، قد تميزت على كل حكم أو رأى من قول البشر بأنها تنزلت كاملة شاملة، ومتفردة بالثبات الأبدى الذى يجعلها وحدها المعيار الصالح الذى تقاس به الظاهرات، وتوزن به الآراء والأحكام، لبيان ما في إجتهاد الإنسان من توفيق أو من فساد.

أحكام الإسلام إذن بدأت منزهة عن النقص والعجز، وهي، من أجل ذلك عنير قابلة للتكمّل ولا التوفية.

وأحكام الإسلام إذن بدأت رفيعة القدر، لتكفل للناس كافة، مستوى من الحضارتين المادية والفكرية فوق كل ما يخطر على قلب بشر، ولذلك لا يصبح أن يضاف إليها دعوى التطوير بحجة الضرورة الملزمة أو تحقيق المصلحة، لعلها إذا تطورت، كانت مسايرة لمستويات من الحضارة ولأنواع من المعاملات لم تكن معروفة لعهد نزولها.

أمّا علم الإنسان فهو الذي يجوز عليه التطور والتطوير. وأما الخترن من المعرفة من مشاهدات الإنسان وتجاربه، جيلاً بعد جيل، فهو الذي يصح نسبة النقص إليه، ومن ثم يكون التكسّل، ويكون الاستيفاء.

# الاستدلال إنما يكون بالأسلوب العلمى ا

ولنا أن نتساءل: كيف يستقيم الأسلوب العلمى في البحث عن مدى الملاءمة بين مجموعة معيّنة من الأحكام، وبين التطور الحضرى الدائب، إذا كنا نبدأ القول برفع هذه الأحكام إلى مرتبة العقيدة ؟ ذلك أننا نتناول فى موضوعنا هذا بضعة أحكام خاصة بالمال، وهو بعض المتاع فى هذه الحياة الدنيا، وجاءت بشأنه آيات بينات، ولا نتناول فى بجئنا هذا حجية الكتاب وقدمه.

وأحكام الأموال، بما فيها أحكام الربا، هي فرع على أصل.

وحين نقول بثبوت الأصل، فإن الفسرع يكون ثابتاً بداهة، ولا يجوز عليه التأويل كما لا يجوز عليه التعطيل بحجة المصلحة أو الضرورة.

ومع ذلك فلننظر إلى بعض أحكام الأموال نظرة موضــوعية خالصة، دون أن نتأثر بجلال مصدرها، قال تعالى في سورة البقرة:

« ويسألونك ماذا ينفقون قل: العفو ».

وقال أيضاً في سورة الأعراف: « خذ العفو، وأمر بالعرف، وأعرض عن الجاهلين »

نَى هاتين الآيتين الكريمتين جاء ذكر « العفو » مقروناً بالإنفاق مرة ، ومقروناً بالأخذ أو بالتلق والقبول مرة أخرى .

وقد صرّفها المفسرون على أوجه كثيرة تشهد لهم بحسن النظر، وبالإحاطة بفنون الكلام مع الحسرص على جميع الروايات، ما كان منها متواتراً وما كان موقوفاً وما كان محل إجماع أو دون ذلك.

ومن بين هذه الأقوال، ما يصرف الحكم إلى فائض المال أو البسير منه، وحدُّه امتناع الإرهاق.

وللمفسرين أقوال أخرى معلومة ، ومنها صرف القول إلى الصفح والمغفرة . وأن الآية الواردة في سبورة الأعراف قد جمعيت مكارم الأخلاق . . . وكل هذا حسن .

إلا أن الرأى الباده يصرف لفظة العفو في كل من الموضعين إلى البسير من المال أو الزائد على الحاجة ، بحيث أن إنفاقه لا يوجع ، وبحيث أن أخذه في صورة زكاة أو مساهمة في تجهيز غزوة ، مثلاً ، لا يوجع أيضاً . ولهذا الفهم سنده من أقوال المفسرين الأعلام ، وهو إن كان قد ورد مع غيره من وجوه التفسير إلا أننا سنصرف النظر عا عداه ، فنقسول : الله جلّت قدرته يعلم أن المال من زينة الحياة الدنيا ، وأن إخراجه بغير عوض معجّل أو حاضر هو من الأمور التي لا تنشط إليها الهمة . ولذلك حت على الإنفاق ، ووعد بالأجر المضاعف في عديد من الآيات .

إلا أن كلاً من الأخذ (كأخذ الزكاة)، والإنفاق (كالإنفاق في سبيل الله من صدقة ونحوها)، يجب أن يخضع لمعيار ثابت تطمئن إليه النفس البشرية، فلا تجزع من تقرير الفرائض المالية التي تنتقص بحكم اللزوم من المال الخاص بغتة ومن غير ضابط.

فأما هذا المعيار الثابت فهو أن يكون حدّ المال المخسرج ■ عفواً » . عنى « زائداً » .

وفى القـــاموس أن العفـــو من المال هو أحلَه وأطيبه، ومن الماء ما فضل عن الشاربة. فأما قصر الأخذ على أحلّ المال وأطيبه فلا يتفسق مع بقية الأحكام الواردة في القرآن، ولا التطبيقيات التي إرتاها السلف الصالح، قال تعالى: «خذ من أموالهم صدقة تطهّرهم وتزكّيهم بها »(١).

فإذا كان صاحب المال يخرج بعضه ليطهـ رنفسـه وليزكيهـا ــ إذا شاء الله ـ فإنه ليس حتاً أن يكون ماله في الأصـل ، هو أحـل المال وأطيبه . وفي سورة التوبة قوله تعالى : « . . . حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » .

وفيا جمعه القاضى أبو يوسف فى كتابه ( الخراج ) قوله : « وأيّا قوم من أهل الشرك صمالحهم الإمام على أن ينزلوا على الحكم والقسم، وأن يؤدوا الخراج فهم أهل ذمة، وأرضهم أرض خراج، ويؤخذ منهم ما صولحوا عليه، ويونّى لهم ولا يزاد عليهم.

إذن أخذ المسلمون الجزية كما أخذوا الخراج، ولا محل للقول بأن المال الذى أخسذت منه هذه الفسرائض قد كان من المال أحله وأطيبه.

وقد يحتج على هذا القول بأن الضمير في قوله تعالى: «خذ من أموالهم . . . » وفي قوله تعالى: «ويسألونك ماذا ينفقسون» إنما ينصرف إلى أتباع سيدنا محمد را المناها .

إلا أنه يلاحظ أن سيدنا عمر، وهو أول من دوّن الدواوين، قد

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٩ من سورة التوية.

اتبع مفهوم لفظة «العفو» بمعنى الزيادة أو البقية أو الفضل، فى فرض الجزية، فأعنى المسنّ والمرأة والطفل والمريض، على أساس العجز أو امتناع توافر ما يؤخذ منه، وهو العفو من المال كما اتبع فى فرض الجراج تدرّجاً يحقق من العدالة ما يتفق وأخذ الفريضة من فأنض المال. ومن ثم فإن الحكم عام، ويتعين النظر إلى فأنض المال وهو «العفو» عند وضع المبادئ التي تعيين الأوعية المالية، سواء في ذلك أكانت هذه الأوعية المالية لمسلم أم لذمى.

ومما تقدم يمكن القول باطراح أحد المعنيين الواردين في القاموس، وهو القول بأن العفو من المال هو أحلّه وأطيبه في خصوص ما نحن بصدده من تحديد معنى العفو في الآيتين الكريمتين.

وبق أخيراً المعنى البدهى الذى يتفق مع سياق القول فى كل من الآيتين الكريمتين، والذي يتفق أيضاً مع بعض الوجوه التى قال بها المفسرون، وما فهمه سيدنا عمر، وهو أن لفظة «العفسو» فى الموضعين، ترمز إلى فضلة من المال، أو زيادة يكون أخذها أو الأخذ منها فى حدود الطاقة بحيث يكون الحرمان منها محتملاً.

فلننظر إذن إلى لفظة واحدة وهي لفظة «العفو» لنرى ما انطوت عليه من تحديد الوعاء الذي يغترف منه ولى الأمر لتحقيق المصالح العلمة أيضاً، وهذا الوعاء بذاته هو الذي يندب الإنفاق منه في سبيل الله، وبيان ذلك:

بقيت هذه الآية الكريمة بنصها وبحكها أربعة عشر قرناً من

الزمان دون إضافة أو حذف ، لتقرر حكماً ما فى شئون المال ، وهذا الحكم هو المستقر فى مفهوم قوله تعالى فى وصف الوعاء الذى يؤخذ منه ، بلفظة مفردة هى «العفو».

ولكن ما هي الأدوار التي مرّ بها الفقيه المالي بعيداً عن حكم القرآن ؟

كانت الأموال الخاصة تصادر، وكانت الفرائض تجبى بطرق بدائية فى ظل الإقطاع، وكانت الأرض ومن عليها تعهد إلى المقاولين (ويعرفون فى التاريخ بالملتزمين) لقاء عدد من أكباس الذهب أو الفضة تقدّم إلى الخزانة العامة، أو إلى جيب الوالى أو الأمير أو الحاكم... وليطلق الملتزم بعد ذلك عاله وأعوانه لتحصيل الفرائض والمكوس بالعنف وبالقسوة، ومن الصور التى حفظها التاريخ لهذا العنف، الضرب بالسياط ومصادرة المنقول من قوت أو ماشية، ولذلك كانت الإدارة المالية نوعاً من التخريب والمفوضى. وسادت هذه الحال فى الغرب، ومن أسف أنها عرفت فى بلاد المسلمين بعد أن مال الميزان حول القرن الرابع عشر، وزادت فى عهد الماليك فى ظل الدولة العنانية.

ولكننا نريد أن نقترب من نور علم الإنسان، وقد ظهرت أماراته في أواخر القرن التاسم عشر، وفي أوائل القرن التاسم عشر، عناسبة التكتل الأوروبي والبريطاني لملاقاة نابليون، عندئذ عرفت الضرائب المنظمة لأول مرة في تاريخ الغرب، ونشط علماء الاقتصاد لوضع نظريات الفرائض المالية، فقالوا أولاً: « بنظرية

المنفعة .

وتتلخص هذه النظرية في أن حق الدولة على الرعية إنما يقرره ذلك القدر من النفع الذي يعود على الفرد من مباشرة الدولة لوظيفة عامة معينة.

ولئن كانت هذه النظرية قد تخاذلت وأفسحت لما هو خير منها، إلا أنّ لها بقية ورثها القرن العشرون، ولنضرب مثلاً يجدد ماهيتها وجدير بهذا المثل أن يكون واضحاً كل الوضوح لأنه يجلو واحداً من القيود الفكرية التي ورثها القرن العشرون من العصور الخالية.

فى رسوم المرور يدفع صاحب سيارة النقل سبعين جنيهاً - تقريباً - فى السنة ، على تفاوت يسير لا يمس الجسوهر . ويدفع صاحب السيارة الصغيرة عشرة جنيهات فى السنة . وهذه الرسوم تجد علتها فى انتفاع كل من الأول والنانى بالطرق وبتنظيم المرور .

وأساس الإثقال على سيارة النقل هو أنها تستهلك الطريق وتشغله بما يزيد أضعافاً على ما يتأتي من السيارة الصغيرة.

إذن صاحب سيارة النقل ينتفع من الطريق العام بأضعاف ما ينتفع الآخر، وتقضى العدالة \_ فى نظر المؤمنين بنظرية المنفعة \_ بهذا التفاوت فى أوزان الرسوم.

ولا يمكن لفقهاء المال أن يسكتوا عن تبرير هذا الأسلوب الجانى للعدالة ، ولذلك نراهم يقولون بأنه لا يجوز الخلط بين الرسوم وبين الضرائب .

فالرسوم تجبى لقاء خدمة أو منفعة معلومة بذاتها. على حين أن الضرائب تجبى دون نظر إلى مقابل معين بذاته. ويرتبون على هذا الجدل أن تأسيس الرسوم على نظرية المنفعة لا غبار عليه. وفي هذا الدفاع شبهة من الوجاهة، ولكننا حين ندرس رسوم الجارك نجد أنها تثقل على الضعيف، وتخف عن الغنى، وبالتالى تخرج عن مفهوم العدالة في توزيع التكاليف في بعض الحالات (كما في رسوم التبغ) وإذا سئل فقهاء المال فإنهم يقولون: هذا باب هام من أبواب الإيراد لا يمكن أن نلتزم فيه بتطبيق نظرية المقدرة وهي أحدث النظريتين ويكني لصبع هذه الفريضة بصبغة العدالة أحدث النظريتين عليها هذه التسمية: «رسوم» وبعد ذلك نكون في حل من قيود العدالة المطلقة.

وكل ما تقدم من أقوال فقهاء المال، بخصوص رسم السيارة ورسم الجمرك، لا يثبت على النقد حين يرد إلى المعيار الإلهي في قوله تعالى: «خذ العفو» ولكن مجال الحديث لا يحتمل مزيداً من الإطالة في هذا الخصوص، وإنما نضرب الأمثال على ثبات حكم الإسلام في مستواه الرفيع من ضان العدالة الاجتاعية، وتعشر العلماء في اجتهادهم، وفي هذا بلاغ.

لم تكن « نظرية المنفعة » إذن بقادرة على مواجهة النقد المؤسس على تفسير لفظة العدالة فوقف العمل بها - إلا في حالات أشرنا لبعضها - وقال الفقهاء بنظرية القدرة ، أى قدرة الفرد على إمداد الخزانة العامة ، ببعض ماله الخاص .

وفى آخر القرن التاسع عشر كان الفقه المالى قد بدأ يتكوّن ، كما كان علم المالية العامة قد انسلخ من علم الاقتصاد وكان من قبل فرعا منه.

ونشطت الأقلام المقتدرة لتحديد الضوابط والمعايير التى تؤدى إلى تحديد قدرة دافع الضريبة، خلال القرن التاسع عشر، إعمالا «لنظرية المقدرة».

واتجه الرأى بادئ ذى بدء إلى تقرير نسبة مئوية واحدة مثل (٥ فى المائة)، ثم تبين أن استقطاع خسة جنيهات من صاحب المائة فحسب هى أشد إيلاما من استقطاع خسين من صاحب الألف، مع وحدة النسبة المقررة للضريبة.

ومن ثمّ فإن النسبة الموحدة ، لا تحقق العدالة ، فقيل بالتصاعد والتدرج ، لتقريب وقع الضريبة على كل من الغني والفقير .

... ثم تبين أن صاحب الألف قد يكدح ويشق في سبيلها كصاحب المهنة مثلاً، على حين أن غيره من أصحاب الألف أيضاً (كإيراد سنوى) يحصل عليها بغير عناء لأنها تجئ من مورد ثابت كأرض أو عقار..

وهكذا تبين مرة أخرى أن التصاعد وحده لا يحقق العدالة على وجهها الصحيح، فدخل التفاوت على الفئات لإثقال التكليف على صاحب الإيراد الثابت، وتخفيفه عن صاحب الإيراد المكتسب.

ولكن الظروف الاجتاعية لـ «زيد» من دافعــى الضرائب،

لا تطابق حتاً ظروف غيره . فن الممولين من لا أسرة له ، ومنهم من ينوء بالتبعات للأهل والولد . . ومن ثم قيل بالتخفيف المعين المحدود ، على أساس تقرير ما يعرف بالإعفاءات من أجل نفقة ملزمة لوالد شيخ ، مثلاً ، ولنفقة الزوج والولد ، على تفصيل لا يدخل فيا نحن بصدده .

ولئن كان « آدم سمت » أستاذ المنطق والاقتصاد في الربع الثالث من القرن الثامن عشر قد وضع أسس الضريبة العادلة، وهو بصدد الكلام عن اقتصاديات الدولة قبل تجنيب هذه الاقتصاديات في فرع خاص يعرف بالمالية العامة \_ إلا أن القرن التاسع عشر كله قد شهد التطور الرتيب في سبيل تحديد هذا المفهوم الذي تؤمله الإنسانية المتحضرة حضارة مادية خالصة، ألا وهو العدالة في توزيع التكاليف المالية على أفراد الرعية.

ولم يكن للأسرة حساب يذكر قبل السنوات الأولى من القرن العشرين، وكان ذلك تحت ضغط الوعى الذى انتشر في صفوف الجماهير، وغالبيتهم من العمال والصناع الذين ذاقوا الأمرين في مراحل التصنيع التي جرت بأوروبا وإنجلترا والولايات المتحدة خلال القرن التاسع عشر على وجه الخصوص.

ومن ثم نجد البحدوث المبكرة فى شئون الأسرة وواجبات رب الأسرة وحقه فى المزيد من الإعفاءات والمزيد من الأجر، تطالعنا فى مستهل القرن العشرين لا قبل ذلك.

الحديثة والحضارة الفكرية الباهرة ، تطورت النظريات المالية لتصل إلى استكال المعايير التي تؤدى إلى فهم لنظرية المقدرة . أو نظرية القدرة على الدفع .

وجدير بالذكر هنا أن ما قال به العالم الإنجليزى « آدم سمت » ، وما زاده من بعد كثيرون من علماء الاقتصاد والمالية من أمنال « جون ستيورات مل ، وباستايل ، وسيدجوبك » وهم جميعاً بصدد استكال هذه المعايير ، قد ورد بوضوح في القواعد التي وضعها الخليفة الثاني سيدنا عمر . وقد جمع أبو يوسف في القسرن الثاني للهجرة ما انتهى إليه من آثار السياسة المالية لعمر فإذا بها تسبق الغرب بما يقرب من ألف عام !

ولم يكن لهذا الخليفة العظيم، من معلم سوى القرآن، فقد فهم ماهية «العفو» في شئون المال، فاهتدى بنور القورآن، وعرف الإعفاءات، كما عرف الضريبة الصاعدة.

ولو أننا عرضنا الفقه الضريبي والنظرية المالية، في أرقى المستويات التي وصلت إليها إلى الآن، لوجدناها تكاد تقترب من المعيار الذي حددته الآية الكريمة: «خذ العفو»، لأن المال لا يكون فائضاً عن حاجة من يخرج عنه طوعاً أو كرهاً، إلا إذا روعيت حاجته وحاجة عياله، ووسائل تكسبه، أهي رخيصة هيئة، أم شاقة مجهدة، وجملة إيراده، أهي كافية لمواجهة ضروريات الحياة أم هي مقصرة عن الوفاء بها ؟ . . . إلخ .

وإن المرء ، حين يتأمل قوة هذه اللفظة وثباتهـا وما توحسى به من

المعانى اللصيقة بها بحكم اللزوم ، حتى يتحدد المدلول الذى ترمز له وهو فائض المال الذى يكون محلاً للفرائض . . . أقول بأن المرء حين يطيل النظر على هذا النحو فإنه يقترب عندئذ من فهم وجه واحد من الوجوه التى يحمل عليها قول الله تعالى ، في سورة لقبان : « ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام ، والبحر يُدّه من بعده سبعة أبحر ما نفدت كليات الله ، إن الله عزيز حكيم » .

وقوله تعالى فى سورة الكهف: «قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربى، لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربى ولو جئنا بمثله مدداً ».

والحسق أن كلمة واحدة وهى كلمة « العضو » فى موضعها من الآيتين الكريمتين، لشديدة الإبانة عن كثير من كلمات ربى.

وما على القارئ إلا أن يصغى إلى الكلمة الواحدة ، فإذا هي تحدثه بكلمات تجلّ عن الحصر .

وعند هذا الحد من القول قد يبدو وكأن مفهوم الآية الكريمة: «خذ العفو» قد تجلى على التلاوة بشى من الإمعان، ولكن هذا الظن لا يخلو من التسرع، فلا تزال المعانى العلمية الدقيقة تحف بالنص من كل جانب...

إذن فلنرجع للتلاوة من جديد:

« خذ العفو » والعفو كما انتهينا إليه فيا تقدم: هو الفائض الذي يكون الحرمان منه محتملاً.

فإن كان لابد من الأخذ الموجع فليكن بأقدار متساوية عند كافة

أفراد الرعية. والتسوية في الحرمان تقضى بتفاوت الفرائض من زوايا كثيرة، كما تقضى بالتفاوت في الإعفساءات كما قدّمنا. وكل هذا حسن جميل، وتطمئن إليه النفس، ولكن هنالك معيار آخر تدل عليه الآية الكرية، ولا يقل أهمية عن كل ما ذكرناه، وبيان ذلك: أن المال لا يكون «عفواً » بمعنى: زائداً أو فائضاً، إلا إذا ارتفع فوق المستوى الحدى لتكلفة المعيشة على صورة إنسانية.

ومؤدى ذلك أن حكم الآية الكريمة يوحى بوجود مستوى من العيش لا هو بالكفاف ولا هو بالغ حد الإتلاف، ولكنه وسط بين هذين الحدين.

وَالاَية الكريمة تفسرها آية ، والقـانون يفسره قانون ، والمادة من القـانون تفسرها مادة أو موادّ ، وإعمال بعض الأحكام مع بعضـها الآخر أولى من إعمال كل منها في معزل عن غيرها .

هذه أساليب مسلّمة في الاستدلال العقلى على المفهوم الصحيح للأحكام، ولذلك نتلو قول الله سبحانه وتعالى ( من سسورة الفرقان ): «والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقستروا، وكان بين ذلك قواماً ».

ثم نقف عند حد قوله تعالى: «قواماً » ونجد أن هذه اللفظة فى موضعها من الآية الكرية، تضع المعيار الثابت لحدد الاعتدال فى الإنفاق على الشئون الخاصة بالمعيشة العادية، وهذا الحدد من الإنفاق هو الذي يكفل المستوى الوسيط من العيش، الذي يستنفذ من المال قدراً يكون ما فوقه «عفواً » يؤخذ منه، أو يؤخذ كله.

إذن الآية الكرية: «خذ العفو» تحمل في طياتها حكماً بأن لكل إنسان مستوى من العيش الذي يحفظ عليه إنسانيته وهذا المستوى مصون بأمر الله، ولا ينبغي لولى الأمر أن يسمه، لأنه أمر بأن يأخذ العفو أي ما زاد (أو مما زاد) على القدر الضروري لمواجهة تكاليف الحياة دون تقتير ودون إسراف.

فإذا سلّمنا بأن الآية الكريمة تشير إلى المستوى المذكور، فإن قضية هامة تجيئ بالتبعية، أو بالقياس العكسى، وذلك أن ولى الأمر حين يأخذ «العفو» ويحفظ على الفرد الذى يؤخذ منه مستواه الإنساني، وذلك بالكف عن المساس بما دون العفو، إنما يفعل هذا كله في سبيل المصلحة العامة، وصوناً للمجتمع من فساد الإسراف، وتمكيناً للدولة من مواجهة نفقاتها العامة، وكل هذا جلى وصحيح.

إلا أن هذا المستوى الذى حددته الآية الكريمة ليكون حصناً لل تحته من مال، ما خبره عند الفقراء الذين لا ترقى مواردهم إلى مجرّد مستوى الإعفاء، أى الذين لا عفو عندهم، ولا مادون العفو؟

وهل يجبوز لنا أن نفههم بأن حكم الآية قد نزل لتنظيم الشئون المالية للقادرين على الدفع وحدهم، ومن أموالهم يكون الأخذ؟

أم هل يجوز لنا القول بأن المستوى المصون من العيش، هو في نظر ولى الأمر وقف على القسادرين، فأما من عداهم فهسم كم مهمل.

وهل عرف عن أحكام الإسلام أنها تكيل بمكيالين؟ معاذ الله! فإن عدله سبحانه وتعالى بأبي ذلك...

إذن ما دمنا قد وصلنا إلى القول بأن ولى الأمر ينظر بنفسه وبأدواته التى يستعين بها على الحكم فى الشئون المالية للناس حتى يطمئن إلى تحديد المستوى الإنساني، ومن الفائض فوق تكاليف هذا المستوى يأخذ الفرائض.

وما دمنا قد قررنا بأن ولى الأمر يلتزم أيضاً بدراسة هذا المستوى ومدى توافره عند كل فرد، فإنه يترتب على ذلك أنه إذا كانت بأقوام منهم مسغبة أو متربة فإن علاج أمرهم يدخل فيا يدل عليه المفهوم الإصطلاحي « المصلحة العامة » التي كان تحقيقها قصداً، وما الأخذ إلا وسيلة.

فكيف يفعل ولى الأمر بالحالات التي لا ترقى إلى المستوى الحدى الذي تتمين عنده بداية الفائض، أو بداية العفو؟

هذه هي القضية الأخرى التي لا تقل عن كل ما تقدّم، من حيث الأهمية.

وهى بدورها ، بعض ما تحدثنا به الآية الكريمة الموجزة : «خذ العفو » حين نحسن الاستاع إلى ما فى كتاب الله من حكم بين ثابت جامع مانع ، لا يقبل التطوير ولا التطور ، بل هو وحده الكفيل بتحقيق الخير فى الأولى وفى الآخرة .

قد يبدو أن ما تقدم من قول متصل بقوله تعالى: « خـــذ العفــو » ٥١

لا يمت إلى موضوع الربا بأية صلة . ومن ثم فإن القدر الذى ذكرناه يحمل على أنه تقديم مطوّل !! .

وأبادر إلى إزالة هذا اللبس، فأقول:

إن الحكم الذى يقضى بأخذ العفو دون غيره من أغان الضروريات، وما يتفرع عنه من كفالة ولى الأمر للمستوى الوسيط، إنما هو مثل للأحكام القرآنية التي تستهدف صيانة المجتمع من الهزات الاجتاعية ومن الآراء الهدامة، كما أنه يستهدف كفالة التعاون فها بين الناس.

أى أنه حكم يحقق الاستقرار، ومن ثم التقدم والبناء في ظل وارف من الأمن والطمأنينة، إذا حسن تطبيق الحكم... وذلك على حين أن التنظيم الربوى يزيد من الفروق بين الأرزاق، ويزيد الضعيف ضعفاً، فيكون عبئاً تقيلاً على المجتمع، ومصدراً للتفكير الهدام، أو للجرية، كما يزيد الغنى غنى، فيغريه المال على الفساد والطغيان.

والله سبحانه وتعالى يقول في سورة العلق: « كلا إن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى ». فإذا جلونا صورة واحدة من صور الأحكام التى تستهدف البناء الاقتصادى في ظلل الأمن، فإن النقيض من ذلك يكون جلياً واضعاً بدوره.

والشاعر يقول: وبضدها تتميز الأشياء.

عند هذا الحد إذن ، سأترك الكلام عن مفهوم قوله تعالى : « خذ

العفو» مع التنبيه \_ بكل احسترام \_ إلى أننى لم أزد على النزر البسير، وإلى أن هذه الآية الكرية قد وسعت من علوم المال شيئاً كثيراً، مع فارق هامّ، أكرر الإشارة إليه، وهو أن النص القرآنى واضح وثابت ومرن، ومن ثم فهو فوق مقتضيات التطوير من لزوم الجمود أو العجز أو النقص أو التخلف، وهذه شوائب مألوفة فى صناعات البشر، سواء أكانت هذه الصناعات عروضاً ملموسة يجوز عليها التعديل والتحسين، أم كانت من القضايا الفكرية التى تدركها الأفهام، ومن ثم يجوز عليها النقد والتصحيح فى سبيل الترقى إلى مستويات الفكر الرفيع.

### ماهية النظام الاقتصادى:

النظام الاقتصادى هو الهيكل العام الذى تجتمع فيه مقدومات الحياة المادية للإنسان، ومن ثم يقال بأن الاقتصاد هو «العلم الذى يدرس سلوك الإنسان في معيشته العادية، أو في شئون معاشه. وقد أوردنا لفظة المادية عن قصد، للتنبيه إلى أنه من عصر النهضة، واتجاه الفكر الغربي إلى التحرر من قيود تعاليم الكنيسة في شئون المعاش ، توافرت في الغرب ظاهرات تحررية \_ على ما يقولون \_ يهمنا منها في مقامنا هذا الفصل النام بين العلم والأخلاق وعلم الاقتصاد.

ليس هذا فحسب، بل إن علم الاقتصاد قد فصل فصلاً تاماً عن جميع العلوم الفلسفية ومنها الاجتاع. وكل ذلك نتيجة لثورة الفكر الغربي المتحرر من تضييق الخناق على النشاط الذي يحكم العقل بإجسازته بل يحكم بضرورته كالتجارة مثلاً، إذ كانت محرمة تحرياً باتاً ولم يجرو أحد من علماء اللاهوت على إباحتها حتى أن تعاليم « الأب توما الأكويني » الذي عاش في القرن الثالث عشر للميلاد ( من سنة ١٢٢٥ إلى سنة ١٢٧٤ ) كانت تجمع بين الجرأة وبين التردد، ولم يسلم من النقد، على نحو ما سنرى بعد قليل.

أما علم الاقتصاد في يومنا هذا \_ بعد تطوره في خلال القرون الثلاثة الأخيرة \_ فقد وصل إلى القول بأنه لا يعنى إلا بدراسة الظاهرات الوثيقة الصلة بشئون الثروة على النحو الذى تتأتى عليه، من غير تدخل من الباحث. بمنى أن هذا العلم ينحصر في القول بما هو كائن وبما سيكون من نتيجة منطقية إذا توافرت مقدمة معينة، ولا شأن له بما ينبغى أن يكون.

فتقول مثلاً: إذا زادت كمية النقود ( وبقيت الظاهرات الأخرى على حالها ) فإن الأثمان تميل إلى الارتفاع.

ومعنى ذلك أنه إذا توافرت كميات جديدة من النقود ولم يحدث أن ازدادت سرعة تداولها ، كما لم يحدث أن توافر قدر إضافى من السلع والطلبات ، فإن مستوى الأسعار يميل إلى الارتفاع ، أو يرتفع حتى يبلغ المستوى الذي يتناسب مع زيادة النقود ، أما إذا زادت كمية النقود وزادت سرعتها في التداول أيضاً ، فإن ارتفاع الأنمان يكون أسرع وأشد ، بفرض بقاء الظاهرات الأخرى على حالها

قلنا بأن علم الاقتصاد لا يبحث فيا ينبغى أن تكون عليه الحال، وهذه قاعدة مطردة مها بلغت صلة المشكلة التي يبحثها الاقتصادى، بالأمور الإنسانية كمشكلات العال مثلاً، أو عقد القرض.

هذا هو علم الاقتصاد البحت أو النظرية الاقتصادية، وهي في تطور مستمر، وقد خضعت في هذا القرن العشرين الى التحليل الرياضي، وآت من النظريات ما هو جدير بالدرس والتمكن، إلا أن بقاء هذا الفرع الخاص من فروع المعرفة في برجه العاجي لم يمنع من قيام الثورة في نفوس بعض المستغلين به من المزج بين فلسمة الاجتاع وبين الاقتصاد البحت ومن ثم نشسأت فروع خاصة، يقال لواحد منها الاقتصاد الاجتاعي.

وأود التنبيه إلى أن عزل الظاهرات الاقتصادية عزلاً تاماً عن فلسفة الاجتاع، وإخضاعها للرياضة (وهي مجموعة من القوانين الثابتة ا تنطوى على خطر كبير يتمثل في جود العاطفة وإهدار الأمور الإنسانية. وقد ترتب على الأخذ بهذا النظر، أن نشأت فروع أخرى من المعرفة، ما كانت الحضارة الفكرية لتقرها لولا هذه النظرية المادية الخالصة في دراسة الثروة. ومن ذلك تأسيسها على خيال سقيم يسمح بإقامة علم مستحدث في دوائر الأعال يقال له «الأخلاق العملية».

هذه هي بعض النتائج التي ترتبت على فصــل دراســة الثروة أو الأموال ـ وهي التسمية الثابتة التي أقرها فقهاء الإسلام، وهي

الأصلح \_ عن دراسة الفلسفة، أو قل بعبارة صريحة: فصل الاقتصاد عن الدين.

وقبل أن نسرف في الإعجاب بتطوير النظرية الاقتصادية وما وصلت إليه من تحقيق المادية الصرفة، يجمل بنا أن ننظر إلى الأسباب التي أدت إلى العزل الذي أشرنا إليه، أعنى عزل الاقتصاد عن الدين، وقد كان تحريم الربا في تعاليم الكنيسة من أهم هذه الأسباب، وبيان ذلك:

#### مشكلة الربا والثمن العادل من القرون الوسطى المبكرة:

موضوع «الربا والثمن العادل» هو من الموضوعات البارزة، التى ستظل دائماً من معايير التمييز بين نظم الحياة في القرون الوسطى، وبين أنظمة العصر الذى نعيش فيه.

فلننظر إذن، إلى ما كانت عليه الحال في ذلك الوقت المبكر نسبياً في البلاد التي تطورت، ووصلت بحضارتها المادية إلى حد جعل غيرها ينظر إليها على أنها صاحبة القيادة في كل من مجالات النشاط الاقتصادى، وكذا الفكرى، فنجد مثلاً: أنه إلى القرن الثالث عشر تقريباً لم تكن إنجلترا قد عرفت بعد ما هي الرأسمالية. بعدى أنها لم تمارسها، لأن الثروة الجمعة عندئذ لم تكن من الأهمية بحيث تثير هذا المفهوم الاصطلاحي، بصورة تلفت نظر المجمعة . . . عا في ذلك الجاهير، والممولين، والمصلحين أيضاً.

إلا أنه من جهات أخرى من أوربا ـ ومنها فلورنسا والبندقية

ولوبيك \_ وجدت عناصر من تجدار ذلك الزمن ، الذين كانوا داغاً على استعداد للمخاطرة بأموالهم الخداصة وبحياة الآخرين ، في طلب الثروة ، ومن ثم لم تكن تقف في سدبيلهم أية عقبة مادية أو معنوية بل انحصر همهم في جمع المال ، وفي بعض المدن الإنجليزية \_ على أية حال \_ ومنها لندن وبريستول وبلاد أخرى أقل أهمية ، ظهرت صور متواضعة ، وفي نطاق ضيق للرأسمالية .

وقد حفظ التاريخ غاذج لهذه الصورة المبكرة من صور الرأسمالية الباغية، في المجتمع الإنجليزى لرجال من الوافدين على الجائر البريطانية، وبخاصة من الجهات التي كانت تتجر مع بريطانيا عندئذ، مثل لومبارديا وفلمنج وهانزا.

ومع ظهور البوادر المبكرة للرأسمالية ، زادت حدة مشكلة الربا ، وهي المشكلة التي تأخذ صوراً عديدة ، منها الإقراض بفائدة محددة سلفاً ، ومنها صور أخرى أشد إيذاء للمجتمع ، على نحو ما سيتضح في الموضع المناسب .

وفي هذا الجال \_ كما في مجالات كثيرة أخرى \_ تدخلت سلطة الكنيسة بقصد الإرشاد ، ولكن في رأى الأستاذ كولتن \_ في كتابه : « تاريخ العصور الوسطى » كان تدخل الكنيسة أقل من حيث الأثر والشمول ، من الصورة المبالغ فيها التي عمد بعض المؤرخين الى مطالعة الناس بها .

كان الآباء من رعاة الكنيسة، يتجاهلون التجارة على وجه العموم، أو يعلنون سخطهم عليها وعلى من يمارسها، بمقولة: أنها

خطيئة ، وكان موقفهم هذا من التجارة شبيها بوقفهم من إدخال الفنون إلى مبانى الكنائس ، لزخرفتها بالصور والتماثيل .

ولكن يلاحظ أنه في هذه الآونة، وفي الأجيال التالية لها، كانت الكنيسة، أو كان رجال الأكليروس يملكون بصفتهم هذه، أكبر مساحات من الأرض، وكانوا يحتلون قة الإقطاع.

ومع ذلك كانوا يقفون من التجارة موقفاً لا يكتفون فيه بمجرد الترك والإهمال أو الإنكار.

وإنما تطور موقفهم هذا إلى نوع من العداوة السافرة والاضطهاد.

هذا عن الصراع بين الرأسمالية المبكرة ممثلة في التجارة وفي عقد القروض بالفوائد الربوية من ناحية ، وبين سلطة الكنيسة التي حرمت النشاط الاقتصادى في صورة سالفة الذكر، وأباحت الإقطاع وتربعت على عرشه المادى الخالص.

أما الجماهير... أما الشعوب، فإنها كانت بطبيعة الحال، تحس أو تتجه بميولها وبرغباتها لجماية المصالح الخماصة الظالمة التي طالعتها من جمانب الإقطاع، ومن ثم كانت تميل مع التجمار والمرابين إلى الجماية والمعارضة لما يصدر عن هذه السلطات الدينية من تعاليم ومن آراء.

وكان المجتمع الذي يضم هذه الطبقات يرزح تحت السيطرة المادية والمالية لملاك الأراضي وعناصر الإقطاع من ناحية، ويرسف من

ناحية أخرى فى أغلال وقيود فكرية تتمثل فى سلطة روحية غامضة تسترهب العامة، ومن هذه السلطة الروحية موقف الكنيسـة من التجارة ومن القروض الربوية على ما بيّنا.

ولقد تبلورت العقيدة التي تفشت في الجماهير عندئذ بمسظم الدويلات والمالك الأوروبية في مقابلة غامضة بين فكرة التخليص أو الخلاص، أي خلاص النفس من الخطيئة التي تنغمس فيها، إن هي عارضت آراء « الأكليروس »، ونشطت إلى الحرف والتجارة، هذا من ناحية وبين الجازفة بالتردى في اللعنة التي تحل بالناس إذا هم جروًا على مجابهة تعاليم الآباء من رجال الدين، اشستغلوا بالحرف والصناعات وبالتجارة.

ولم تكن الخطيئة مجرد سيئة لا يجزى مقدّرفها إلا بقدر ما اقترف من ذنب، ولكنها كانت \_ كما قيل آنئذ للناس \_ خطيئة أبدية، ولعنة مقيمة في الأرض وفي السهاء، في الحياة الأولى وفي الحياة الآخرة، ويقابل هذه الصورة الموحشة التي ترتعد لها الفرائص، سلام دائم، وخلاص للنفس البشرية يدوم أبد الآبدين.

وبين هاتين الصورتين، إهترت نفوس الجهاهير بفعل العقيدة التي تولى بنها والدفاع عنها رجال الدين، وهم عندئذ من كبار ملاك الإقطاعيات التي كانت تدر عليهم إيرادات وفيرة، تكفل لهمم النعيم، وهو نعيم حلال كها كانوا يقولون.

وإنه لمن المفيد أن ننظر إلى بعض نصــوص التشريع الســابقة والمعاصرة ذات الصلة بهـذا الجـال، ومن ذلك أن القــانون

الإمبراطورى لروما ا Roman Imperial Law كان ينظر إلى المجادلة عن الثمن (أو الفصال) على أنها مسألة جرأة في المنافسة أو مسألة أسلوب مجرد، في ممارسة المنافسة الطليقة أو الحرة، فكان يقول:

# Sell as dear and buy as cheaply as you can; all is fair, short of actual cheating.

( إذا اشتريت فأبخس الثمن ما استطعت، وإذا بعت فضاعف الثمن ما وجدت سبيلاً إلى المضاعفة، ولا حرج، فهذا وذاك عدل فى المعاملة بشرط ألا تدخل الغش . . )

أما قانون الكنيسة وقد تأثرت به قوانين الحكومات التي عاشت في ذلك الزمن ، أعنى ( القرون الوسطى ) فقد جنح إلى شيء من الإنسانية حين قرر ما يلى : ( كل فرد يرعى مصلحته الخاصة ) ولكنه \_ أعنى القانون الكنسى \_ لم يقف عند هذا الحد بل أضاف ضابطين للمعاملات ، قائلاً :

(كل يرعى جاره، وكل فرد مطالب بأن يعامل الناس ( أو الآخرين ) بما يحب أن يعاملوه به ). ولكن هذه التعاليم التي جاءت بها قوانين الكنيسة لم تستمر من حيث التطبيق الشامل طويلاً.

وينسب « السير وليام أشلى » فى بعض مؤلفاته أقوالاً لكل من « توربليان وجيروم والقديس أوغسطين ».

فيقول الأخير ما يلى: إن ممارسة الأعيال business هى فى حقيقتها خطيئة، لأنها تصرف النفس عن الحق وهو الله، وفي

الاتجاه إلى الحق وحده الراحة الحقيقية والسلام 💶 .

ويروى كولتون (المؤرخ العالم المشار إليه آنفاً) فقرات أخرى لم يذكرها السير وليام أشلى، وقد تضمنتها مؤلفات أخرى ومنها ما هو منسوب إلى جون كيستوم، ومفادها: من اشترى شيئاً لا ليبيعه على هيئته (التي اشتراه عليها) وإنما ليكون مادة لإعداد شيء آخر، فإنه لا يعتبر تاجراً، ولكن الشخص الذي يشترى شيئاً ليعود فيبيعه على حالته وبغير تعديل يجريه عليه، فإن هذا الشخص الأخير يدخل في زمرة المشترين والبائعين المبعدين عن حظيرة المعبد وقدسسيته، (هكذا في الأصل). وواضع أن المقصود. هو الإبعاد عن جانب الله، أو الطرد من رحمة الله.

ومن ثم كان شراء السلعة لإعادة بيعها (كيا هي) خطيئة لا تقل عن الربا من حيث جسامة الجرم، سوى درجة واحدة.

وهذه الأقوال، لا تخرج عن كونها امتداداً منطقياً لتعاليم بولس الدى قرر بأنه: من حيث أن المسيحى لا ينبغى له أن ينازع أخاه المسيحى نزاعاً قضائياً، فإنه يتعين ألا تكون بين المسيحيين تجارة ناشطة.

# تراجع تعاليم الكنيسة:

ولكن تعاليم الكنيسة تراجعت في مواجهة التنظيم الوضعى للنشاط الاقتصادى، ومن ثم نبتت فكرة الثمن العادل: The just price التي تبيح البيع والشراء على شريطة ألا يكون هنالك غلوً في الربح، وكل غلو يعتبر كسباً محرماً، وكل تجارة تجىء لصاحبها بما يزيد على الكسب المشروع ( في نظر المجتمع ) تعتبر بدورها تجارة محرمة كتحريم الربا. وحد الكسب المشروع، هو ما يحفظ على التاجر مركزه العادى في الوسط الذي يعيش فيه.

إلى هذه الدرجة إذن ، تطورت التعاليم التي كانت تحكم التجارة في أواخر القرون الوسطى اللبكرة ، أي حول القرن الخامس عشر .

ويرى الأستاذ (كولتون): أنه عند هذا الحد ينبغى القول بأنه لم يكن من المستساغ أن تنسى هذه التعاليم وأن تطرح قاماً، وبالفصل بين علم الأخلاق وعلم الاقتصاد السياسى، لأن الفصل بين العلمين فصلاً تاماً في رأيه له خطأ، كالفصل بين أى علمين آخرين. ونقول بأن هذا الرأى صواب، كما نقول أيضاً بأنه عندما تراجعت الكنيسة عن التحريم القطعى للتجارة، الى القول بالثن العادل. وعندما قالت بتحريم الكسب الفاحش وأنزلته منزلة الربا، قد وصلت بالتأمل الى رأى صائب، لأن الربا في حقيقته هو كل اعتصار للضعيف، سواء أكان هذا الجرم يتخذ صورة القرض النقدى، أم صورة من صور الحيل التي تضني على العقد صورة البيع، وهو في حقيقته ربا، أم كان الاعتصار بأساليب أخرى كاحتكار الأقوات.

# الأب توماس الأكويني وفلسفته عن الثمن العادل:

على أن التطور الذي أشرنا إليه ، وقلنا بأنه قضى على التحريم القطعى للتجارة ( وقد قالت به الكنيسة في أوائل العصر الوسيط ، وعلى الخصوص في كل من القرون العاشر والحادى عشر والثاني عشر ، وأفسح الجال لفكرة الثمن العادل ) ، أنهى حالة الجمود والركود ، ومهد للتطوير من جديد ، فجاء « الأب توماس الاكويني » \_ بدوره \_ بفلسفته عن الثمن العادل في القرن الثالث عشر .

وفى رأيه أن التجارة فى حد ذاتها ليست من الخطيئة فى شىء، لكنها تحمل بذور الشر بما تنطوى عليه من فرص الإغراء بالوقوع فى الخطيئة.

وكان «الأب توماس الاكويني » على شيء من العلم، ومن ثم فقد خشى أن يصطدم بالتعاليم التي وضعتها الكنيسة من قبل، ولذلك حين تكلم عن التجارة دار دورة كبيرة وحاول أن يفرق بين المبادلة التي تستهدف مصلحة عامة، وتلك التي تنصرف انصرافا تاما إلى تحقيق الكسب، وانتهى الى القول بأنها (أى التجارة) مشوبة في أساسها بقدر من الوزر لأنها تغرى بالتزايد في الكسب غير المسروع، لأنها لا تستهدف، على وجه العموم، خدمة عامة أو فعلاً خيراً... ومع ذلك هي لا تحمل في ثنايا تكوينها الطبيعى والحدناها من طمع الإنسان بذور الاثم والخطيئة، ولا عوامل مناهضة الفضيلة.

وتأسيساً على ما تقدم \_ يقسول الأب توماس الاكويني \_: بأنه ليس هنالك ما يمنع من القول بأن المتاجسة مأذون بهسا قانوناً ؛ ان كانت تستهدف تحقيق غاية ضرورية ، أو هدفاً نبيلاً . . .

وهنا بالذات نود التنبيه الى أن فلسفة الأب توماس وما يدور فى فلكها، هى التى حملت الكنيسة فى القرون المتأخرة (أعنى النامن عشر والتاسع عشر) على أن تسكت ـ على الأقل تسكت ـ حسين وجهت أوروبا جهودها نحو الشرق البعيد، والشرق الأوسط وشمال أفريقيا، فى محاولات لتحقيق هدف ضرورى أو هدف شريف (عند الصليبيين) وهو انتقاص الأمم الإسلامية من أطرافها بكل وسيلة، ومن هذه الوسائل، بل ومن أهمها الإقراض بالربا الفاحش المضاعف، وتحقيق الأرباح الخيالية، أو قل الاغتصاب والنهب المنظم لخيرات البلاد التى رزئت بنزول الفرنجة فيها.

وحين أهل القرن الناسع عشر، اتخذت هذه الظاهرة سمتها إلى القمة، فكانت أساليب المناجرة مع الصين لنهب خيراتها تعتمد فيا تعتمد عليه على تخدير الشعب بتشجيع تعاطى الأفيون. وكانت القروض تمنح للولاة وللسلاطين بالفوائد الفاحشة، وكانت عقود الامتياز للمناجرة ولاستغلال الخيرات تصمم على أساس السلب المنظم، بدعوى حتى الامتياز، ولم تحرك الكنيسة ساكناً، لأن الأهداف في نظر الفلسفة الاكوينية وتطويرها هي أهداف مشروعة أو شريفة، أو هي على الأقل ضرورية للحد من خطر الاسلام الذي بقي على وجه الأرض نوراً للبشرية، وقذى في عيون

المبطلين .

وفى جو هذا التنازع بين الفضيلة النظرية المتخاذلة المضطربة، وبين الصعوبات العملية عند التطبيق فى النشاط الاقتصادى، مع الوقوف عند حد الثمن العادل، بقيت مشكلة الربا كواحدة من مشكلات الاقتصاد السياسى المعروف فى القرون الوسطى، ولكنها تميزت باعتبارها شائكة قاسية ومحرقة، لا يكاد الباحث يلمسها حتى تتنازعه تيارات الفضيلة النظرية من ناحية، والاعتبارات العملية من ناحية أخرى.

ومما ساعد على بقائها بغير حل ، إدعاء أوروبا في ابّان عصر النهضة أنها تتمسك بدين السيد المسيح عليه السلام . وأنها صليبية على عهدها السابق ، وأنها تؤمن بالإنجيل الذي يقول بالنص الصريح ، بتحريمم الربا والفائدة في جميع صورها ، وتعرف هذه المعاملات التي يحرمها بأنها « أخذ أي قدر زائد على أصل القرض . » .

ولفظة القرض في لغة التمويل، أو في سبوق رأس المال تنصرف إلى الدين والمشاركة والمساهمة. على خلاف لغة القانون التي تفصل بين المفاهيم فصلاً يقتضيه وضع القواعد الضابطة لكل نوع من أنواع المعاملات والعقود.

ولا تزال لفظة القرض إلى وقتنا هذا \_ فى دراسة التمويل \_ تفيد الامداد بالمدخرات . بصرف النظر عن الشكل القانونى الذى تصب فيه عملية التمويل . ويظل هذا النظر صحيحاً فى دراسة التمويل ،

عندما يكون التمويل في داخيل إقليم معين، وعندما يكون في الجسال الدولى على السواء، وهكذا يتضح أن رجال الكنيسة لم يتجنوا بقولهم بأن المتاجرة والمرابحة والمشاركة والمضاربة كلها حرام، لأن النص الذي يتلونه يحض المسيحي، أن يعيش في سلام ومن أجل السلام وراحة النفس . . . ومن شان النشاط الاقتصادي وحب المال، أن يصرف النفس عن الله ، والله وحده الحق .

كان طبيعياً إذن أن تبق مشكلة الربا شائكة الى القرون القريبة وابان عصر النهضة. واستمرت الحال كذلك حتى ثارت المشكلات في مناسبات دينية. كالاعتراف. إذ كان القس يسأل المعترف، والمعترف يجيب، أو يلجمه الحرج، ولذلك رأت روما أن تصدر تعلياتها المسددة إلى الآباء الذين يخدمون كرسى الاعتراف، بألا يسوا الناحية المالية في أسئلتهم. بمعنى أن يغضوا الطرف عاماً عن ماهية الاستثارات التي مارسها المعترف بخطاياه. وصدر بهذه التعليات منشور بابوى في سنة ١٨٣٠.

والمحصلة الأخيرة لهذه الأوضاع، تتلخص في أن تعاليم الأخوة والتراحم التي انتشرت في الغرب الأوروبي، بانتشار تعاليم السيد المسيح، ومن تولى الدعوة إليها، إلى أن كانت القرون الوسطى حين بدأ نشاط التجارة يدب دبيبه الأول قبل الاهتداء إلى الصناعة بمعناها المعروف خلال مائة وخمسين عاماً مضت . . . أقول بأن هذه التعاليم التي تفيض سماحة ، قد تحولت عندئذ مع تقدم

النساط التجارى والمالى إلى كلام عدب، لا شأن له بمجالات التطبيق.

وعلى الرغم من التصايح والاحتجاج بين أن وأن ، فإن هذه الأوضاع سادت ، وبقيت المعاملات ، والأجور ، والأثمان ، وأساليب تثمير المدخرات لا تجد ضابطاً فعالاً إلا من العادات والتنظيات الخاصة التي تعمل على حماية جماعة معينة ، أو أصحاب مهنة أو حرفة ، ولم يصل التطور الاجتماعي عندئذ إلى هدفه الذي يتمثل في قيام مجتمع متاسك ، وذلك بسبب ضعف المواصلات ، ومن ثم لم يكن هنالك رأى عام بأى قدر له وزنه ، ولم يكن هنالك أيضاً ما يعرف بالضمير الاجتماعي . .

وفى ظروف كهذه لم تكن هنالك فكرة واضحة عن العدالة الاجتاعية التى تمثلها الغرب فيا بعد فى مذاهب اقتصادية دائمة التطور.

#### \* \* \*

# استقلال الرأسالية من قبضة الكنيسة في الغرب:

وبارتخاء قبضة رجال الدين عن شئون المال، بل عن الشئون الدنيوية، تقدمت الرأسمالية بخطوات ثابتة وأخذت في تهديب الوسائل العتيقة والتخفيف من قسوتها، ومن ذلك تخفيف الربا، إلى الفائدة، على أنه يتعين التنبيه إلى أن فصل الدين والأخلاق عن الاقتصاد قد أفسح الجال أمام المغامرين لكى ينشطوا في مجالات التنمية بغير ضابط من الخلق أو الضمير، ولم يتورع أحدهم

عن ظلم جاره أو شريكه أو منافسه ، وإن كان هذا الظلم يؤدى إلى تحطيم الخصم .

إلا أن الوقائع المحلية كانت فردية وغير خسطيرة، وإنما تمثلت وحشية الرأسمالية في زحفها على كل من آسيا وأفريقيا من جهة، وعلى أمريكا اللاتينية من ناحية أخسرى. بحيث نجسد في تاريخ استغلال موارد هذه القارات صفحات من التاريخ لا تدانيها وحشية المجوس والتتار.

ومن أقدر الأقلام التي تعرضت لوصف مصادر المدنية المادية الحديثة، قلم الاقتصادى الأمريكي ثورشتين فبلن، الذي لم يقف عند حد دراسة أصل الحضارة المادية الرأسمالية الحاضرة، بل عكف على تجريد الحضارة المعاصرة من زيفها وعرضها للقارئ على حقيقتها، فإذا بها ربا فاحش وتجارة بالعرض وبحياة الآخرين، وقد كتب إلى آخر حياته في سنة ١٩٢٩، وكان طبيعياً أن يعيش مضطهداً، وأن يموت مغموراً في وظيفة أستاذ للاقتصاد بجامعة صغيرة، بعد أن طارده أصحاب الصناعات وهم جبابرة المال، وهم أيضاً المعولون للجامعات الكبيرة.

إلا أنه وجد أيضاً من يدافع عن الرأسمالية المؤسسة على المعاملات الربوية، ومنهم « آرثرلنك » في كتابه عن التطور الرأسمالي في الولايات المتحدة من سنة ١٨٩٠ إلى سنة ١٩٥٥.

ومن الاقتصاديين الأمريكيين أيضاً، من يرى أن الحياة الاقتصادية الحاضرة، لا تقوم إلا على الربا، وقد وصل بتحليل

ظريف إلى أن إيجار الأرض والعقار فائدة ، والأجور والمرتبات فائدة ، وجهزاء رأس المال الخهالص فائدة ، والربح المنظم فائدة أيضاً . وعنده أن الظاهرة الربوية المحففة هي علة النساط وهي المعيار الأوحد للعدل في توزيع الثرات ، أي ناتج كل نشاط يباشره الإنسان بتسخيره لقوى الطبيعة وتوظيف رأس المال والجهد والكفاية ، ومن هؤلاء « بول صامولسون » الأستاذ ببعض الجامعات الأمريكية ( الاقتصاد والتحليل سنة ١٩٥٣) .

خفت صوت الدين اذن في الغرب، من أربعة قرون على الأقل، في مشكلة الربا والفائدة والربح الفاحش، وكلما اقتربنا من القرن التاسع عشر نجد أن الرأسمالية قد استقلت بوضع أقيستها ومعاييرها للمعاملات، وبخاصة بعد الثورة العلنية على السلطة البابوية في شئون الدنيا، وقد رفع رايتها نابليون في حفل تتويجه على ما هو معروف، عندما تناول التاج بيده وأقره على رأسه، على خلاف التقليد الذي كان باقياً لإنقاذ الشكل بعد أن ضاع الجوهر، والذي كان يقضى بأن يكون إسناد السلطة الزمنية إلى الإمبراطور أو الملك، بيد الكنيسة ممثلة في رجل الدين.

ولذلك يتعين القول، بأن البحث في الربا والفائدة، يعتبر عند علماء الغرب، من القرن التاسع عشر إلى الآن ترفأ تاريخياً أو بقية من التعصب الأعمى.

#### \* \* \*

ووجه الخطورة في هذه الجـزئية أننا هنا في المشرق، قد تأثرنا إلى

حد ما، ونكاد نيأس من إخضاع النظم الاقتصادية لأحكام الدين الحنيف، ولهذا أرى لزاماً أن أختم هذا الجزء من المحاضرة بالتنبيه إلى انعدام الشبه بين موقف السلطة الروحية من مشكلة الربا فى الغرب، ومن ثم فجور الرأسمالية وتطورها إلى استعمار وحروب اقتصادية وبيلة. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى موقف الأحكام القرآنية من المشكلة الاقتصادية على وجه العموم، وجزئية الربا على التخصيص وبيان ذلك:

# موقف الكنيسة:

كان موقف الكنيسة ميئوساً منه، ما فى ذلك شك، ولهذا تراجعت ثم خسرت المعركة نهائياً بعد أن طال دفاعها، وأما الأسباب فتتلخص فيا يلى:

### (١) نص الإنجيل:

رأينا أن النص الصريح الوارد في الإنجيل يحسرم كل زيادة على القرض، وعلمنا بأن القرض هو التمويل، ومن ثم فهمت الكنيسة فهماً صحيحاً أن المتاجرة مشوبة على الأقل، إن لم تكن محرمة قطعاً في كل صورها، بما في ذلك القرض الربوى بحكم النص.

ولم يكن فى وسعها أن تناقش صحة الرواية التى انتهت اليها الأناجيل الأربعة ، ولم يكن فى وسعها أن تقول : بأن كل إنجيل إنما عثل ما فهمه كاتبه من تعاليم السيد المسيح .

ولم يكن في وسعها أن تقول: بأن كلام الله لا يكن أن يجيء على

العديد من الصور، ولم يكن في وسعها وهذا هو الأهم أن تقول: بأن المسيحية دين سماوي ولكنه لفترة من الزمن، وأنه يدعو الى المحبة والسلام، ولا يتعرض لتنظيم شئون الناس في معاشهم، ومن ثم فإن التعاليم التي تضعها الكنيسة هي قوانين وضعية يجوز عليها التطور والتعديل، وأخيراً الإلغاء... وقد كان.

#### (٢) موقف الكنيسة من التجارة:

حرمت الكنيسة على شعوبها أن تتجر وتوعدتهم باللعنة الأبدية إذا هم فعلوا. إلا أن تاريخ القانون، وتطوراته في القرون الوسطى المتأخرة، إلى الثامن عشر ـ وقد جمعته لجان بتكليف من نابليون، عندما أراد أن يضع قانونه ـ قد حفلت بأصناف من العقود السرية، ومنها عقد التوصية البحرى، وفي كل عقد من هذه العقود طرف مستتر هو نبيل أو واحد من رجال الدين، وطرف ظاهر، هو البحار الذي ينقبل السلع والمحصولات فيجلب الربح ويقتسم مع السريك المستخفى، وكانت أطراف العقود إما من الأفراد، أو من الجماعات، وكان الشريك المستتر داغاً أو الشركاء ممن تقدم ذكرهم.

وكانت الجاهير تعلم ذلك وتتناقله ، ولكنها مع ذلك كانت فى حيرة من أمر العقيدة الغامضة من ناحية ، ونشاط رجل الدين فى مجالات يحرمها على الجاهير من ناحية أخرى ، ولكن فكرة خلاص النفس خلاصاً أبدياً وخشية الطرد من رحمة الله ، خدرت الشعوب الأوروبية طويلاً إلى أن كان عصر الإصلاح .

وبالتالى، حين فقدت الكنيسة سلطتها الزمنية، إندفعت الشعوب ٧١

الأوروبية إلى النشاط الاقتصادى بطاقة مكبوتة، فانطلقت لا تلوى على شيء، وكان من الطبيعى ألا يستمع الفرد منهم إلى فكرة تحريم المعاملات الربوية، بل إن علماءهم يتحدثون عنها الآن بوصفها من أثار جبروت السلطة الروحية التي كانت تتجر وتحرم التجارة في أن واحد.

أما عقد التوصية البحرى، وقد كان عقداً سرياً كما قدمنا، فقد هذبه قانون نابليون وطوره الى عقد شركة التوصية البسيطة، وفيها شريك مستتر الى حد ما. وفي هذا تفصيل واف في تاريخ عقد الشركة.

#### (٣) سلوك بعض رجال الدين:

يقـول كيتشـن: في كتابه عن الطلاق Divorce by Kitchen بأن حياة النعيم التي كان يعيشـها المترفون من رجـال الاقطاع، وكذا العصاة من المستغلبن بالتجارة في القـرون الوسـطى، قد كانت مذهلة.

ويقول في معرض الكلام عن تعدد الزوجات؛ بأن الترف الذي أغدقته إيرادات الإقطاع على السلطة الروحية في القرون الوسطى، قد أدّى إلى إنغياس البعض من رجال هذه السلطة في ألوان من المتع الحسية تدق عن الوصف، ويقول أيضاً: بأن الغروات والحروب وإعادة تخطيط المدن، قد أدت جميعاً إلى تهدم بعض الأديرة، والكشف عن آثار وعن وثائق، كانت مادتها محل الحدس

والتكهن فى القرون الوسطى، وكانت تساهم فى خلق حالات القلق والارتياب والغموض التى كانت تتألف منها عقيدة ذاهلة تحمل على التسليم فى ضيق وارتياب.

ويقول أيضاً: بأن الكشوف المذكورة ـ وقد نشرت في وثائق استند اليها في مؤلفه ـ قد بينت أن بعضاً من الرهبان الذين يحرمون على أنفسهم الزواج العلني كان يتخذ الواحد منهم، ثلاثاً من الراهبات، واحدة للأب، والثانية للابن، والثالثة للروح القدس. وكان التأويل الذي تطمئن اليه نفوس الجهاعات التي نمت على هذا النحو، من الذكور ومن الاناث، أن إمتزاج الروح والبدن في تنظيم ثلاثي للراهب الواحد، هو امتداد لعقيدة التثليث، وشسهادة على التسليم بها.

أما غار هذا الاتصال البدنى الروحى ، فقد كانت تدفن فى أقبية الأديرة ، فلم يكن من المفروض أن يظهر الوليد . وقد وجدت هذه الهياكل الأدمية امكنتها حال الهدم والازالة . . . لم تكن هذه الحقائق مطوية تماماً عن الشعوب ولكنها لم تكن معلنة كذلك ، على نحب ما ارتآه المؤرخون فى أواخر القرن التاسع عشر ، وأوائل القرن العشرين .

وما وصل منها الى علم الجماهير الساعية فى طلب البركة، أو الى كرسى الاعتراف، كان كافياً لغض الطرف عن تضييق الحناق على المعترف، وقد قامت بشأن المعاملات الربوية حال الاعتراف، مشكلات كثيرة فى القرن الثامن عشر وفى أوائل القرن التاسع

عشر، حتى أصدر البابا أمره الذي أشرنا اليه ( في سنة ١٨٣٠ ).

ومن شأن سلوك بعض رجال الدين على النحو الذي يقول به (كيتشن)، ألا يبق مجال للقول في يسر، بقدسية تعاليم الكنيسة التي حرمت التجارة، ولعنت الربا، ومن ثم كان موقف الكنيسة من هذه المشكلة، ميثوساً منه، على ما قدمنا.

وإنه لأمر بالغ العجب أن نقول: بأنه قياساً على يأس الكنيسة من مشكلة المعاملات الربوية، واطراح رأى الدين عند النظر في التنظيم الاقتصادى يحل لنا نحن أن نطرح حكماً، أو نؤوله لكى يتفق مع التنظيم الرأسمالي الجامح الذي قاد العالم الى حسروب مدمرة، هي بعض الآثار الملموسة، لقوله تعالى في سور البقرة «يحق الله الربا، ويربي الصدقات».

وفى الجنوع الأول من الآية وصف بليغ لاقتصاديات القرون الأخيرة ، التى تستنزف منها الحروب وأدوات التدمير ما يدلنا على لون من ألوان المحق ، ويكنى أن نلاحظ أن الاستعداد للحرب يكلف الشعوب فى البلاد الكبرى ما يزيد على أربعين فى المائة من الدخل القومى .

وأن هذا المال الذي يهلكه البشر طسواعية واختياراً ، أو يحقسه البشر بفعلهم ، يبلغ مائة ألف مليون من الجنيهات ، وأنه إذا وزع على سكان الأرض لخص كل فرد أربعين جنيهاً في السنة ، وإذا كانت الأسرة تتألف من خمسة أشخاص ، فإن نصيبها من القدر المحوق يكون (٢٠٠) جنيه في السنة ، فما هو إذن النصيب الحقيق

من المال المهدر لكل أسرة من الأسر في البلاد التي تتحمل العبء الأكبر من تبعات الاستعداد للحرب، خوفاً من الحرب؟.

وهل صح قوله تعالى: « يمحق الله الربا » أم لم يصح بعد؟.

إن عصر المعجزات قد ولى مع الرسل، وتحسن البشر نتولى محسق رؤوس الأموال وقد شابها الربا بفعلنا وبتنظيمنا الخارج على إرادة الله سبحانه وتعالى، ولكن لهذا القول موضع لا يجسىء في هذا الحدث.

التنظيم الاقتصادى كما جاء في بعض أى الذكر الحكيم: \_ يقول الله جلت قدرته في سورة النحل: \_

« والله فضل بعضكم على بعض في الرزق ، فما الذين فضلوا برادى رزقهم على ما ملكت أيمانهم فهم فيه سواء ، أفبنعمة الله يجحدون » .

وفى تفسسير هذه الأية الكريمة قال المفسرون: بأكثر من وجمه واحد، وهم على اجتهادهم يثابون إن شاء الله تعالى. إلا أن ابن كثير القرشى الدمشتى المتوفى سنة ٧٧٤ هجرية، جماء فى آخسر ما أورده لنفسير هذه الآية، بما يلى بالنص:

« وعن الحسن البصرى قال: كتب عمر بن الخيطاب رضى الله عنه هذه الرسيالة الى أبى موسى الأشيعرى: ( واقتع برزقك من الدنيا، فإن الرحمن فضيل بعض عباده على بعض في الرزق، بلاء يبتلى به كلاً، فيبتلى من بسيط له كيف شكره لله، وأداؤه الحيق به كلاً،

الذي افترض عليه فيا رزقه وخوله ) ـ رواه ابن أبي حاتم ».

فى القول المنسوب لسيدنا عمر بن الخطاب، رضى الله عنه ربط بين الآيات المثبتة أعلاه من سورة النحل، وبين آيات أخرى من سورة الفجر، سيجىء نصها بعد قليل.

وهذا القول المنسبوب لسيدنا عمر، يكشف لنا كثير من كلمات الله التي لا تدق على الفهم، إذا تأملنا فيا إنطوت عليه آيات النحل، وآيات الفجر، على نحو ما فهم الخليفة الراسخ العلم في التنظيم المالي، بالاجماع.

إلا أن تقريب هذه المعانى يقتضى منا أولاً أن نضرب بعض الأمثال من المساهدات الحسية، فلننظر إذن، إلى أداة عادية من الأدوات التى نتوسل بها لتخفيف الجهد العضلى الذى يلتزم الانسان بتحمله فى شئون معاشه ولمضاعفة الطاقة التى يبذلها فى تحقيق بعض الفيايات فلننظر إلى الأداة البدائية التى كانت تستخدم فى عصر القصب قبل إدخال التحسين عليها بإدخال الطاقة الكهربائية لتشغيلها . . . وسنجد أن الدورة الواحدة التى تتم بالجهد العضلى ، تنتقل الى تروس صغيرة مثبتة فى ( الطنابير أو الدرافيل الخسبية أو المعدنية فى العصارات الكهربائية ) لكى تضاعف من دورات أو المعدنية فى العصارات الكهربائية ) لكى تضاعف من دورات مذه ( الأسلطوانات وهى ذاتها الدرافيل ) . وهكذا تدور تؤدى وظيفة الضغط على أعواد القصب ، كا تؤدى السحب أيضاً عدة دورات نتيجة لإدارة العجلة التى يسكها العامل ، مرة واحدة .

ولنتأمل بعد ذلك في حجم العجلة التي يديرها العامل بيده ووزنها وطول قطرها وذلك بالقياس الى هذه المواصفات في كل من التروس الصغيرة التي تحرك الأسطوانات، وكذا الأسطوانات ذاتها.

ومن هذه المساهدات البسيطة يتضح لنا أن كلاً من السرعة المضاعفة التى توديها العصارة بالقياس الى حركة العامل، وكذا الضغط الشديد الذى يفرى أعواد القصب بالقياس الى الضغط الهن الرفيق الذى يبذله العامل حال تناوله لقبضة العجلة الحركة.

أقول: بأن هذه المضاعفة في كل من السرعة ووزن الضغط المنصب على أعواد القصب، هو من النتائج البسيطة لتصميم الأداة، على النحو الذي نراه في حياتنا العادية، ولا يستوقف نظرنا، لأننا ألفناه.

فإن كنا في شك من عظم الفرق بين قوة البشرية ، وقوة الأداة المشكلة على هذا النحو الخاص ، فلنجرب تجربة بسيطة ، وانسك بأعواد القصب ذاتها التي تفريها الأسطوانات ، ولتطلب من العامل ( وليكن ذا بأس شديد ) أن يهرس هذه الأعواد بيديه ، أو أن يفريها

ويسحقها بيديه وبقدميه وبكل طاقته العضلية، وسنجد انه سيفشل بالاضافة الى إتلاف الأعواد ذاتها.

فا هو السر الكامن وراء هذا التنظيم الظاهر البساطة ، الغامض في فعله عند النظرة الساذجة ، أقول : ان العلوم الرياضية ترشدنا إلى أن هذه ظاهر ميكانيكية بسيطة ، تؤدى - حتا - إلى مضاعفة الحركة الميكانيكية ، وكذا الضغط ، بمجرد المغايرة فيا بين الأجزاء الداخلة بين الأجزاء المنائة بين الأجزاء الداخلة بين الأجزاء المنائة بين الأجزاء الداخلة بين الأجزاء المنائة بين الأجزاء الضياء الداخلة بين الأجزاء النائة بين الأجزاء الرائة المنائة بين الأجزاء المنائة الداخلة بين الأجزاء المنائة المنائة بين الأجزاء المنائة المنائة

### في تركيب الأداة.

وللبرهنة على صدق هذا النظر، أو صحة هذا القانون الرياضى، يكنى أن نجمع بين عجلتين من وزن واحد، ومن حجم واحد، وقطر واحد ولنبدأ بإدارة الأولى لنجد أن الثانية تتابعها بالسرعة ذاتها.

ولنتابع الربط بين عجالات ثلاث أو أربع من أوزان وأحجام وأقطار واحدة على نحو يجعل أحداها تجر العجلات الباقية ، وعندئذ سنرى أن السرعة تبطىء وأن الجهد العضلى المطلوب يتضاعف ، ومن ثم تنعكس الظاهرة إلى الإبطاء والتعجايز ، بدلاً من السرعة والتفوق .

إذن هذا السرّ في تصميم الأداة ، وقد يبدو غامضاً لأول وهلة ، لا يعدو أن يكون كامناً في قاعدة واحدة ، وهي المغايرة .

ثم إنظر إلى الدراجة، ووازن بين أقطار الترس الذي يديره الراكب بقدميه، والترس الخلني المثبت في العجلة التي تدرج على الأرض، وهذه العجلة ذاتها، تجد المغايرة واضحة في أطوال هذه الأقطار، كما تجد المغايرة أيضاً واضحة في مادة الصنع، وفي الوزن... الخ.

إذن هي المغايرة دامًاً.

وانظر إلى تصميم السيارة التي تتسلق المرتفعات وتجرى رخاء في السهل المنبسط ، تجد أن التروس التي ترفعها صاعدة في بطء تغاير تلك التي تطلقها بسرعة في السهل في الحجم وقوة الاحتال وعدد

اللفات في الثانية الواحدة . . . . .

هذه مشاهدات بسيطة من حياتنا اليومية.

المغايرة سنة من سنن الله ، لا يصلح الكون ولا الخلائق إلا بها .

ولكن ، لنرفع البصر إلى السهاء ، ولننظر إلى النجوم والكواكب ، بل فلننظر إلى الشمس والقمر ، وهذا الكوكب الذى نعيش فيه ، لغرى الشمس طاقة ذرية متفجرة تبعث الحياة إلى الكون فيا ينبعث عنها من عمليات تفجير مستمرة ونجد أن القمر صخر هامد ، والأرض خصب وماء وحياة ، وكل ذلك مع التفاوت الشديد في الحجوم والأوزان .

ولنسائل أهل الذكر عن فعـل الجـاذبية بين هذه الأجـرام، أهو واحد، أم فيا بينه تفاوت ؟

ولنسائلهم أيضاً: لو أن هذه الأجرام السهاوية قد تساوت في الأوزان وفي طبيعة التكوين وفي قوة الجيذب، أكانت هذه المساواة تؤدى إلى جذب القوى للضعيف لكى يدور في مداره من حوله، أم كانت تؤدى إلى الافلات من الجياذبية، على نحو ما أدرك العقيل البشرى، فقذف ببعض الأثقال من أسر جاذبية الأرض، وخرجت إلى الأفلاك، لتخضيع بدورها إلى مدارات رتيبة دائبة الدوران... وسنخرج من هذه المشاهدات البسيطة أيضاً بنتيجة واحدة هى أن السر الكامن وراء هذا التصميم هو المغايرة.

المعايرة داغاً في الأوزان وفي طبيعة التكوين وفي قوة الجـــذب. ٧٩ ونحن إلى الآن، لم نقرأ من كلمات الله المبسوطة في بعض ما خلق، إلا مقدار ذرة من بحور الرمال.

ولنرجع البصر إلى هذه الخلائق لنتساءل: هل كانت أحوالها تستقيم لو أن الله سبحانه وتعالى قد أنشأ الخلق على غط واحد، في الوزن والطول والعرض... في القوة العاقلة وفي القوة البدنية في الميل إلى تحمل الشقاء أو الميل إلى البساطة أو التبلد: في التلهف على إشباع الحاجات أو القدرة على ضبط النفس وإرجاء هذا الإشباع... في المغامرة أو طلب الأمن في التأني أو التعجل. في بعد النظر أو في سذاجة الفطرة ؟

أقول: فلنتصور أن التسوية التامة الشاملة قد كانت عامة بين الخلائق على زعم أن هذه الأوضاع النطية هي مقتضى العدالة.

ثم لنتساءل؟

نى مثل هذا التنظيم العادل ( فرضاً ) مَنْ مِنْ هذه الخلائق الفطية يدخر، ولماذا يدخر هو بالذات. ومن الذى يضبط النفس فلا يتلهف، ولماذا يرضى بالحرمان؟ ومن الذى يبنى الطريق ويشبيد الدار؟ ولماذا لا يفعل ذلك غيره وكل الناس سواء؟

ولنتساءل أيضاً: من مِن الناس يرضى بأن يوقد النار، أو يحطب الحطب، أو يضرب الحجر الجيرى وهو يتوهج كالنار المحرقة ليسحقه وهو جذل سعيد يردد الأغانى أو الأناشيد.

ومن الذي يقبع في المقعد الوثير ورأســه تنوء بمشكلات الجهاهير

# حول الأجور والمعاشات وسائر أرزاق الناس؟

أو حبول الأمن وإقامة العبدل بين الناس ؟ من الذي يرضى بأن يخدم غيره ، والناس سواء ؟

ثم إننا بشر من تراب بل كان خلقنا من صلصال من حماً مسنون أى من طين لازب معجون بماء آسن، ومن ثم كما قال سيدنا على بن أبى طالب فى وصف هذا البدن: ( تقعده شوكة وتنتنه عرقة ) . وكما قال أيضاً ( أوله نطفة مذرة وآخره جيفة قذرة وهو بينهما يحمل العذرة ) .

ومن طبيعة التكوين المعروف للانسان من روح وتراب سريع الفساد أننا نعيش ومن حولنا أطنان لا يحصيها إلا علام الغيوب من النفايات والأوساخ والأدران، وما تلفظه المطابخ والمسافى والمصانع من رواسب، وما يتخلص منه الأحياء مما في بطونهم، وأخيراً هنالك المصير المحتوم هنالك الموتى في كل لحيظة وهنالك خدمة الموتى، وخدمة الموتى،

فبربكم من الذي يحمل النفايات ومن الذي يختص نفسه بمداعبة الزهور، ما دام الناس كلهم سواء ؟ هذا خيال!.

أما الحق، فهمو أن المغايرة التي صلحت عليهما الأداة البدائية والتي إنتظمت بفضلها الأفلاك وما حموته من أجسرام سماوية هي المغايرة التي لا يصلح شيء في الوجود إلابها.

ومن ثم كان ميل الأرض بمحبورها وتفاوت الأقدار من الضبوء

والحرارة على سطحها، من الطاقات التي تجنيها من الشمس، ومن ثم كانت المناطق الاستوائية، والمعتدلة والمتجمدة وكانت البحار والأنهار وكان الجدب أيضاً... ومن ثم كانت التركيبات المنوعة لجملة القشرة الأرضية وكانت الوهاد إلى جوار الجبال وقامت الجبال رواسي في هذه الأرض خشية أن تميد بكم.. وبعبارة موجزة: هكذا نشأت البيئات الطبيعية المتفاوتة التي أثرت على ولد آدم في حقبة طويلة وجعلت منه شعوباً وقبائل، على تفاوت في الطاقة والقدرة وكل المقومات.

وهكذا تفاوت الناس في السعى إلى طلب الرزق، وفي الادخار والتثمير وبعد النظر وهكذا تفاوت الناس في الثروة وفي الايراد، أو في الغني والفقر، إذن تفاوت الأرزاق هو مجرد حالة واقعية تأتى حتاً بفعل المغايرة بين الخلائق، والمغايرة فيا بين الخلائق بدورها سنة ثابتة تستهدف صلاح الكون وتعميره وانتظم العيش فيه، واستمرار هذا العيش، على المغايرة وحدها، على نحو ما نشاهد من إستمرار الأجرام الساوية في دورانها على أساس المغايرة داغاً ... ومن جملة هذه المشاهدات البسيطة يتضح لنا أن سنة الله في خلقة ثابتة لا يصح عليها التبديل فهي واحدة داغاً ...

كما يتضمح لنا أن الأسماوب المتبع في التشكيل والتجميع هو أسلوب واحد، وهذا أمر تدركه الفطرة السمايمة، ومن ثم تؤمن النفس المطمئنة بأن مبدع هذه الكائنات على هذا النسق الواحد، لابد أن يكون واحداً فرداً لا شريك له سبحانه وتعمالي عما شركون.

# الحياة الدنيا ابتلاء للغني والفقير سواء:

فلنرجع الآن، إلى الآية الكريمة من سورة النحل، لنتلو بعضها: «والله فضل يعضكم على بعض » هذا خبر. هذه إفادة، أو مجرد تقرير ظاهرة حتمية تتأتى عن ظاهرة أخرى أشد لزوماً، وهي المغايرة.

ليس في هذا القول إذن تبكيت للفقير، ولا تقرير ميزة لمن هم أكثر من غيرهم رزقاً، وإنما هو خبر له ما بعده، على ما سنرى.

والدليل على صحة هذا النظر \_ والله وحده هو عالم الغيب والشهادة \_ مستمد من آيات سورة الفجر ، التي جمع سيدنا عمر بينها وبين آيات سورة النحل ، في كتابه للأشمرى ، قال تعالى : « فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمة ، فيقول ربي أكرمن ، وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربي أهانن ، كلا ، » . (١)

ولننظر الآن فى هذه اللفظة الواحدة : ( ابتلاه ) ثم لنتساءل ، أليس فى اللغة العربية لفظة تفيد التفضيل ـ على ظاهره ـ ولها نفس الجرس والوزن ؟

أقول نعم: اجتباه.

فلماذا لم يأت القرآن ليقول بشأن الانسان إذا ما أريد له المركز المميز من حيث النعيم ، ووفرة الرزق بأنه انسان مجتبى ، بدلاً من

<sup>(</sup>١) الآية ١٦ من سورة الفجر.

# قوله: بأنه انسان مبتلى، كالفقير عاماً؟

ذلك لأن الله سبحانه وتعالى قد سـوّى بين العباد عند ابتلائهـم بالفقر والغني، كنتيجة حتمية للمغايرة في المخلوقات.

ومن ثم فإن كلاً منهم مبتلى. وقد يكون ابتلاء الغنى وصاحب السلطة، أقسى من ابتلاء الفقير والعبد المغمور.

هذا المعنى لا يغيب عن الفهم، ولا يدق عن النظرة الفاحصة إذا ذكرنا بعض ما وصلت اليه القرائح من المعانى المسابهة إما عن طريق النقل، أو عن طريق الملاحظة العلمية.

ومن ذلك ما قاله الشاعر الانجليزى «شكسبير» حين شبّه هذا العالم كله، بالمسرح الذى يعرض عليه رواياته، فقال في بعض ما كتب ما معناه: إن الانسان في هذه الحياة الدنيا يشبه الممثل الذى يسند اليه دور معين، فيقوم به إلى آخره، وحين يسدل الستار وتطفأ الأنوار، يعود كل ممثل إلى حالته محتفظاً مكانته التي له في حياته الخياصة، وقد يؤدى رئيس الفريق دور الخيادم ويتقنه، وقد يؤدى ممثل ناشىء أو قليل الكفاية، دور شخصية كبيرة كأمير أو ملك أو وزير.

وكل من هؤلاء الممثلين يمتحن في دوره أو يبتلى به، ويحكم عليه الجمهور، ومن لا يحسن دوره ينحّى عنه، وليس في مكنته أن يتشبث بالمنصب الذي أسند اليه، بل ليس في مكنته أن يفلت من المحاسبة أو الجزاء على تقصيره إن كان أداؤه لدوره سيئاً.

وعندئذ لا يغنيه أنه قد كان على المسرح وزيراً أو حقيراً ، فالكل عند الحساسبة على تأدية الأدوار سسواء ، وهذا عدل ، بل هذا هو العدل .

هو لعب ولهو، إذن في تقدير الشاعر الانكليزي لقيمة الأدوار التي تؤديها الناس في معيشتهم ,. وهكذا الحياة الدنيا:

قال تعالى في سورة الأنعام: «وما الحياة الدنيا إلا لعب ولهو».
وقال تعالى في سورة آل عمران: «وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور».

وقال تعالى في سمورة الرعد: «وما الحياة الدنيا في الأخسرة إلا متاع ».

وفى ضوء هذه المساهدات التى يكمل بعضها بعضاً، يتعين القول: بأنه لا محل لجزع الفقير أو صاحب المنصب المتواضع، وما عليه إلا أن يتقسن عمله، يتوقع من ولى الأمر أن يرعى شئون سائر الرعية.

ولا محل أيضاً لانتفاخ أوداج الغنى ، الواسع الرزق ، على مقوله : ان الله فضله بنص الكتاب ، لأن النص لا يقول بما يريده من فهم سطحى .

وإنما عليه أن يدرك بأنه مبتلى، ومستخلف فيا بين يديه من مال . . .

ذلك المال الذي يخيل اليه صاحبه ومالكه، وما هو إلا عارية إلى ٥٥

زوال، ثم انه محاسب على تصرفه فيه.

ولننظر فيا بق من الآية الكرية من سيورة النحل، في قوله تعالى: «فا الذين فُضلوا برادى رزقهم على ما ملكت أيانهم، فهم فيه سيواء، أفبنعمة الله يجحدون ». وهذا تفسير للابتلاء بالمال، بعني الامتحان، فالمال الذي يسخره الله سبحانه وتعالى للغيني عاليه من ظروف متفاوتة لجملة الخلق، ليس ميزة لمن ينتهى اليه هذا المال، وإنما هو ملك لخالقه، وما الانسان إلا مستخلف فيه. ومن ثم فقد تعين على الغني أن يحسن معاملة أهله وعاله، وجملة الشعب عا يخرجه من زكاة وصدقات لمستحقيها، وعا يدفعه من ضرائب تذهب إلى إصلاح شئون الطبقات الكادحة التي تريد أن تقول: «ربي أهانن = ويردعها ربها بأشد ما في ألفاظ العسربية الفصحي من كلمات الردع بأنه: «كلا » ما هكذا أيها الانسان، وما عليك إلا أن تتلو بقية آيات سورة الفجر، حتى تصل إلى قوله وما عليك إلا أن تتلو بقية آيات سورة الفجر، حتى تصل إلى قوله تعالى:

« وجىء يومئذ بجهنم ، يومئذ يتذكر الانسان ، وأنى له الذكرى ، يقول يا ليتنى قدمت لحياتى » ويؤيد هذا النظر ، ما جاءت به الآيات الكريمة فى شأن الملكية الفردية ، أو الملكية الخاصة . . . صحيح أنها مستقرة وجائزة على المنقول والثابت ، وعلى أدوات الانتاج وأدوات الاستهلاك ، وسائر العروض القابلة للتمليك . . .

وصحيح أن المالك يستطيع شرعاً أن ينتفع بما يملك، وأن يستغله وأن يتصرف فيه، وهذه هي مكنات الملكية الكاملة غير المنقوصة.

ولكن هلا تلونا قول الله تعالى في سورة الحديد: « آمنوا بالله ورسوله وانفِقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ».

وفى هذا تفصيل يضيق به الوقت، ومن ثم فحسبى الآن أن أقول: بأنه وإن كانت الملكية الخاصة لا تحمل قيداً تشريعياً يغل يد المالك، أو يحول دون التزيد من الملك، إلا أنه يتعين النظر إلى ما تنطوى عليه آية الاستخلاف من سورة الحديد، وفي هذا تفصيل يزيد على ما قدمنا.

## موضع الربا من البناء الاقتصادى:

الآن فقط، نستطيع أن نستبين موضع الربا من الهيكل العام المشتمل على النشاط الاقتصادى، لأنه صورة خاصة من المعاملات بين الناس. وكان لابد لنا أن نجلو الصورة العامة الشاملة، قبل أن نتلمس موضع جزئية منها، وذلك أنه قد عرفنا أن الناس على تفاوت في القدرات، ومن ثم في الأرزاق، وأن هذا التفاوت لم يكن تكرياً، وإنما هو يستهدف أمرين: \_

أحـدهما: انتظام الحياة في دوراتهما، على نحـو لا يتأتى في حــالة المساواة النمطية.

والثانية: أن تكون الحياة الدنيا دار اختبار. ومعلوم أن الآخرة دار جزاء، وهي الباقية.

وعرفنا أيضاً: أن الغنى أو المقتدر مطالب أن يخرج عن العفو من ماله، وأن يرد رزقه على ما ملكت يمينه، حتى يكون فيه الجميع

سواء. وإلا كان جاحداً بنعمة الله منكراً لفضله ، خارجاً على إرادته سبحانه التي اقتضت وضعه في موضعه ، وهو مكلف بأن يعرف كيف يكون الشكر، وأداء الحق الواجب فيا أكرم به ونعم، على سبيل الابتلاء.

وعرفنا أن صاحب المال من الناس مستخلف فيه، ومسئول عنه، ومسئول عنه، ومحاسب على إنفاقه، وأن المالك الحق هو الحسى الدائم، دون سواه.

ومن جملة هذه المفردات \_ إذا اجتمعت \_ تتكامل الصورة العامة التي أرادها الرحمن للمجتمع الانساني ، وهو بسبيل مباشرة نشاطه الاقتصادي .

ـ مقتضى القدرة والغني، ألا يصدر عن المقتدر إلا السخاء.

- ومقتتضى الضعف والفقر، ألا يصدر عن الفقير إلا الصبر في عزة .

لأن الذي قدر على الفقير رزقه هو الله سبحانه ، لما في ذلك من صلاح حال الدنيا . وليس في ضيق الرزق امتهان للفقير أو إهانة .

من كل مقتضى حمل أمانة الحكم أن يأخذ ولى الأمر العفو من المال من كل مقتدر، وأن يردّه في وجوهه، على نحو يقرب مسافات الخلف بين الناس.

ومن ثم، يكون تصحيح الأوضاع الاجتماعية بالتشريع المالى فريضة على الحاكم. ولولا التفاوت والمفاضلة الظاهرية، لما كان امتحان للغنى ولا للفقير، ولا لولى الأمر المسئول عن الرعية.

وحين تدب الحياة في هذه الصورة التنظيمية العامة ، فإن انسياب الفضل من المال يجيء حتاً من القادرين إلى المحرومين .

ولكن انسياب الصدقات والزكاة والخدمات العامة يكون أصلاً. بفعل الخيرين من المقتدرين لأنهم يدركون بأن هذه وظيفتهم.

ويدخل هذا الانسياب الخيّر، من جانب الغنى المقتدر، إلى من هم فى ذمته من الخلائق، وإلى المجتمع عامة، من كل بقدر طاقته، فى جميع صور المعاملات بغير استثناء.

- فتقدير الأجر للعامل من رب العمل يكون مجزياً.
  - ـ وتقدير النفقة للزوج وللولد يكون مرضياً.
- \_ وتقدير الثمن الذي يقتضيه التاجـر من عميله يكون في مكنته، فلا احتكار ولا استغلال.
- وتقدير الدولة للفرائض التي تصيب كل فرد، تكون في حدود طاقته، ولا تصيب إلا العفو.
- وتقدير الدولة للإنفاق يكون ملحوظاً فيه رفع الضيم الواقع على المحتاج، وتحسين حاله، وشد أزره، لأن بقاءه في مركزه المتواضع، ضرورى لحسن سير الحياة في الهيكل العام الذي ينتظم حميع المفردات الناشطة في المجالات الاقتصادية.

# أمًا خصائص الربا:

\_ ومن حيث أن الربا\_ وإن كان مخففاً فيا يسمى بالفائدة \_ يجىء على خلاف كل ما تقدم ، لأنه يعتصر الفقير فيزيده فقراً ، ويركم على مال الغنى أوزاراً من فوق أوزاره .

- ويستغل حاجة المحروم - وهو عادة من سواد الناس - ومن ثم يتص دماء الكادحين باحتكار السلع، ورفع الأثمان مما يترتب عليه ضعف الجهاهير، وهم قاعدة التنظيم الاجتاعى، وهو هرمى الشكل، كجميع الظاهرات المنتظمة الراسية، ومن ثم يهتز البناء الاقتصادى بضعف الكافة، وهذه الكافة هى جمهرة المشترين والمستهلكين، والعاملين في مجالات الانتاج، وهم أيضاً الذائدون عن الحياض، والساهرون على أمن الدولة.

- فإن إرهاقهم بالاستغلال الربوى، هو مفسدة للمجتمع وإخلال بثبات القاعدة التي كان ينبغى أن تتلقى العون لا أن تستعسر وتستغل.

ويطغى الغنى لأنه يزيده قوة ، فيكون من الفرد أو من الجهاعة الرأسمالية الربوية دولة ، أو دويلات تناهض سلطان ولى الأمر ، وتهدد الأمن والاستقرار بما تملكه من مال فائض ، تسخره فى الطغيان ، كما نصت الآيات الكريمة صراحة حسين قررت : « إن الانسان ليطغى أن راه استغنى » . (١)

<sup>(</sup>١) الآية ٦ من سورة العلق.

- ويشيع الخوف في جميع الطبقات، فالضعيف المحروم غير آمن على رزقه، لأنه من شـــان التنظيم الربوى إلا يكون فضـل في المعاملة، ولا عفو، ولا صدقة، وقد قال تعالى: « وأن تصدّقوا خير لكن إن كنتم تعلمون »(١).

- والقوى الغنى الغاصب يعيش فى خوف على ماله الذى يجمعه باستغلال التفاوت الذى اقتضته الحكمة الإلهية وقد ظنه تكريماً لذاته الفانية ، سفاهة منه وجهلاً

وحين يشيع الخوف فإن الثقة تنعدم، ويحل مكانها سبوء الظن والتربص.

- وتنبت الجريمة ، فالمحروم يحقد ، والمبطون يبطش قبل أن تدور عليه الدوائر ، ولهذا تشيع الجريمة في جميع الأوساط الرأسمالية الربوية ، على صورة لا نظير لها في ظل المدنية الريفية التي كان فيها بلاء المعاملات الربوية محصوراً

- ويزعزع العقيدة ، فالغنى يطغيه سلطان المال ، وقد ينجح فى فرض مشيئته على السلطات العامة ، بالاسترهاب أو بشراء الذمم ، وبتكرار فرض المشيئة ينسى أنه بشر تافه زائل ، فيقول بمقالة فرعون : « أليس لى ملك مصر ، وهذه الأنهار تجرى من تحتى » .

 ويتساءل: أين عدل الله ؟ وعندئذ ينسى أنه مبتلى لا أكثر ولا أقل، وأنه غير مهان. ولكن العقيدة تتأذى على كل حال، عند هذا وذاك على السواء.

- ويفسد المجتمع بما يضفيه عليه من مادية مسرفة خالصة: فالفقير يفرط تحت ضغط الحاجة، والغنى يستشرى من فيض ماله الذي يتزايد، فتهون الأعراض وتنحل الأسر. ولقد أحسن في وصف هذا الحال كثير من كتاب الغرب الذين فزعوا في أيامنا هذه من بلاء الرأسمالية الربوية، ومنهم: (أندريه سيجفريد الفرنسي، وآرثر ستريت الأمريكي، وغيرهم كثير).

#### \* \* \*

ولكن ما هو الربا، إذا كان هذا هو موضعه وتلك هي أثاره؟

- ـ الربا فائض القيمة، الذي يأكله القوى دون مبرر.
- والمعاملة الربوية، هي كل عقد يكون من شان تنفيذه استغلال حاجة الضعيف، وزيادة الفقير حرماناً، وزيادة الغني ثراء حتى يطغي.
  - ـ الربا هو الاحتكار، وانتهاز الفرص واستغلالها.
- \_ الربا هو تجارة الموت كما يسميه الكتاب الغربيون الآن: ومن شأنه أن يشعل الرأسماليون الحرب وإن أكلت أكبادهم في في سبيل مضاعفة رأس المال ببيع السلاح.

- ـ الربا هو الكسب الفاحش ولو في عقد يتشابه مع البيع.
- الربا هو الامتياز الذي يؤدي الى استئثار شعب غنى مقتدر بخيرات شعب فقير متخلف، تقضى الانسانية بترشيده، والتعاون معه.
- الربا هو أكل مال يكسبه صاحبه بغير جهد أو بذل، وإنما عجرد الانتظار واستغلال حاجة المحتاج، أو باستغلال فرص القحط والجوع إذا إنتشرت الفاقة.

هذا هو الربا، وقد عرفنا موضعه من التنظيم الاقتصادى وهو أشبه شيء بتيار جهنمى، مصدره الشيطان، يعاكس انسياب الفعل الخير، في التنظيم الاقتصادى.

وذلك أن الأوضاع الطبيعية كها قدمنا، تفرض التفاوت الأبدى بين الناس في قدراتهم، وفي أرزاقهم، ومن ثم فإن الحياة المطمئنة لشعوب الأرض قاطبة لا تكون إلا على مقتضى هذا الحال.

وأما المقتضى الذي أشرنا إليه ونؤكده . فهـو أن يصـب الوعاء الملىء في الأوعية الخاوية . ولكن بمقدار ، وعلى قدر الطاقة .

أيها السادة:

قبل أن نفكر في تأويل أحكام الله على نحو يجعلها تتسع، قسراً، للأنظمة التي سادت في ظل المادية الخالصة بعد أن تنكر واضعوها لكل سلطة روحية، وبعد أن فصلوا بين دراسة الأموال عندهم وبين الفلسفة والأخلاق، علينا أن نبحث ولو على سبيل

الاحتياط ، عها إذا كان النظام الربوى قد أسعد الذين طبقوه أم لا ؟

والجواب الذى تزخر به مؤلفاتهم: أنهم أنسق من على وجمه الأرض، بما دبّ فيهم من فساد وانحلال، وبما جمثم على صدورهم من خوف التدمير والمحق، وقد كانوا لأدواته مبدعين وصانعين، وفى هذا بلاغ!

# خاتمة القسم الأول

بقيت فصول نوجزها في كلهات، وهذه هي:

ان الصور التى عرفها السلف الصالح وناقشها فى إسهاب وهى ربا العهد. ونحن نسترشد بها ونقيس عليها. ولا نعتبرها محددة للمعاملات الربوية على سبيل الحصر.

٢ - كل المعاملات الربوية تتفق في أمر واحد هو الاتجاه الى معاكسة التيار الخير في المعاملات، وقد تميز عن غيره بمعيار لا يخطى، وهو ألا يكون من شأنه زيادة التفاوت الطبيعي المفروض على البشر لمصلحتهم، على ما بينا ... ومن ثم يكون كل من الربا الجلى، والربا الحق، وربا الفضل، وربا النسيئة مفسداً لسير الجهاز الذي وصفناه.

# وبهذا تتضع حكمة التحريم جلية واضحة.

"- لا تصمد الشبهات التي يثيرها البعض على المناقشة العلمية، ومن ذلك قولهم: بأن المقرض بالفوائد الثابتة في زمننا هذا هو الفقير، والمقترض هو الغنى. فإذا أبحنا الفائدة الثابتة أدخلنا في تشريعنا نصوصاً تحمى الدائن الفقير من حيف المقترض الغنى، ويقولون أيضاً: بأن هذه التطورات حديثة في الأوضاع الاقتصادية لم تكن لعهد التنزيل ومن ثم فإنها تتطلب الاجتهاد، تحقيقاً للمصلحة ودفعاً للضرر، وتطويراً للأحكام المعمول بها عندما حتى تلائم العصر، وهكذا يقولون.

وأقول: لا.

لأن إنشباء المشروعات يتلخص فى متح المدخرات من سسواد الشعب، وتجميعهما فى أيدى جماعة من المروجبين وأصحاب الفكر الاقتصادى، أو الخبرة العملية ( والمتح هو المص أو الارتشاف ).

وهم بما يجمعون من مال الناس يحصلون على قوة انتاجية لا تتسنى لهم بغير هذه الوسيلة، ومن ثم، فإن الثمرة التي يجود بها المشروع هي من حتى المدخرين: وهم المساهمون أو المقرضون.

وهذه الثمرة يجوز عليها والنقص كما تجوز الزيادة ، وكل تحديد للثمرة سلفاً يراعى فيه الحكر ، والإبقاء على فائض ينعم به الاقطاعيون من أصحاب المناصب الأدارية أو من مروجى المشروعات . والحماية التي يراد مدها على المقرضين الصغار هي مجرد دعاية تروج في سوق رأس المال . . . وفي هذا تفصيل وتفصيل .

٤ وقد يقال: وكيف السبيل الى تطهير المصارف من المعاملات الربوية، إذا كانت الفائدة هي الربا المخفف، فأقول بأن المصارف هي امتداد لبيت المال وهي تؤدى وظيفة لا تنبغي إلا للدولة، وإن القابض على الائتان، قابض على كل نشاط اقتصادي.

وحين تتركز المصارف كلها، كها هي الحال في سبك العملة المعدنية وطبع الورقية في يد الدولة... أو بعبارة موجزة، حين تؤمم المصارف كلها، فأن الدولة تضع الأنظمة الكفيلة بتوزيع الائتان

وفاقاً للتخطيط الاقتصادي العام.

وأما نفقة المصارف وهي عندئذ حكومية فتكون من حصيلة الضرائب، وغيرها من موارد الدولة. وإن ما يجنيه النشاط الإقتصادى من سلامة الخطة التي تتبعها الدولة في منح الائتان بغير مقابل ربوى، يعود على الانتاج، وحركة المعاملات بفائض من الربح المباح في صور شتى من الأجور، وربح التاجر والصانع. وهذه تدور في فلك الدخل القدومي فتزيده سرعة. كما تزيد من أوعية الضرائب ومن حصيلتها.

وبهذا يجنى الشعب وتجنى الدولة بتنظيم الائتان المغزه عن العقد الربوى، أضعاف ما تجنيه المصارف بخنقها للاقتصاد، حين تتبع في مد الائتان جهاز الثمن، المعمول به في الأنظمة الربوية.

وإنه لجدير بالذكر أن جملة الفوائد التي جناها المقرضون في السنة الأخيرة ، من عقودهم الربوية لا تصل الى خمسة عشر مليوناً من الجنيهات في الاقليم المصرى . فما قيمة هذا القسدر بالقياس الى الدخل وهو يناهز تسعائة مليون من الجنيهات . ؟

إن القروض الدولية لا تتأثر بإلغاء الفوائد، والشواهد
 كثيرة: ــ

ذلك أن الأسواق الغنية برؤوس الأموال لا تقرض من أجل الفائدة، بل من أجل تنسيط الاقتصاد في إقليم متخلف، بقصد الستغلاله ولو كانت الفائدة هي كل الأمل والجنزاء، لما فكرت

الدولة الغنية في الاقراض.

ودليلنا على ذلك أن التاريخ الحديث يسجل عشرات من الأمثلة على تقديم المعونة المالية في صورة هبة . ويشتمل التاريخ الحديث أيضاً على أمثلة من إسقاط الديون كلها عن الأقاليم المدينة حتى تنتعش ، وتعود قادرة على الشراء .

وما دامت أسواق رأس المال تهب الأصل، وتغزل عن رأس مال الدين ولا تتوقف عن تكرار ذلك ما بدت لها مصلحة، فكيف نتصور أنها تكف لمجرد تحريم الفائدة ؟

7 ـ لا يجوز لى أن أترك الإنسارة الى أن من رجسال الفكر الاقتصادى من أمثال ( اللورد كينز ) المتوفى سنة ١٩٤٦ ـ من قال بأن سمعر الفائدة لا يمثل التلاقى بين الادخسار والتثمير . . . لأن التثمير يتحكم فيه مفهوم آخر يعرف بالانتاج الحدى لتوظيف رأس المال ، فأما الفائدة فهى الحافز عن الادخار . وفي هذا تفصيل . . .

وحين تتنزم أعمال المصارف الحكومية عن أخذ الفائدة وإعطائها، فإن المعادلات الرياضية تعوض النشاط الاقتصادى بأوضاع بديلة فيها الكفاية، وعلى صورة أوفى من حيث التحقيق للعمدالة عند التوزيع.

ومن الصور الرياضية المعروفة ما يعرف بالمعامل، وهو أسلوب رياضي لقسمة الثمرة على أسس من واقع الربح بعد أن يتحقق، ومن ثم فإنها صورة منزهة عن التحديد سلفاً، وليست فيها أدنى شبهة من شبهات القرض الربوى.

٧ - وأود أن أسجل تحية لأولى الأمر، بمناسية ما اتخذوه حيال منشآت التأمين، لأن من هذه المنشآت، ما يصل نشاط الواحدة بمفردها أضعافاً مضاعفة، لجملة نشاط النظام المصرفي مجتمعاً في سوق رأس المال.

ومن ثم فإن عناية الدولة في عهدنا هذا ، بدخول سيوق رأس المال ، يعتبر بادرة خير . ومن أهم ما يلاحظ : أنه حين تجمع الدولة في قبضتها شئون الصيرفة في جميع صورها ، وشئون التمويل الخارجي أيضاً ، فإن هذا التنظيم وحده ـ وهو ما أفهمه من آيات تحريم الربا ـ يكفل للدولة سيطرة تامة على جميع أوجه النشاط .

ويبق بعد ذلك أن تمارس قدراً من الرقابة الفعالة ، دون حاجة الى ارهاق أدوات الحكم بتحمل تبعات القيام بالانتاج وبالتوزيع . وفي هذا تفصيل جد خطير وبالغ الأهية ، لأنه يكشف لنا ، أو يتمم على الأصح الصورة البالغة الأحكام التي توحى بها أحكام الاسلام في شئون الاقتصاد .

#### ملاحظة:

وأختتم حديثى ـ بتوكيد ما بدأت به من أحكام الاسلام فى شئون الاقتصاد، ومنها تحريم الربا، هى أحكام ثابتة ووافية. لا يجوز عليها التطور أو التطوير، لأنها معجزة من صنع الله. وما علينا إلا أن نتابع النظر فى تفصيلات هذه الأحكام. حتى نصل الى

التصور الصريح المأمون لأساليب تطبيقها ، في مواجهة عالم لم يؤمن بها بعد ، وفي يقيني ، أن خير دعوة نقوم بها لدين الله ، هي أن نبدأ بأنفسنا فنعمل على تطبيق أحكام الله ، وهي أصلح الأحكام بدون جدال . وسنوفق غاية التوفيق بإذن الله ، وسيكون من هذا التوفيق دعوة الى هذا الدين الحنيف ، لا تدانيها جهود البعوث ، ولا سيول من الخطب والمقالات .

# وَضع الرَّبا في البنّاء الإقتصادي القسم الثاني (١)

هذا هو القسم الثاني من حديثي عن «وضع الربا في بناء الاكتصاد القومي» وفيه تكلة لما بدأت به.

وأرى لزاماً أن أنبه الى أسلوب البحث فى كل من القسمين فقد تجنبت - الى حد بعيد - إيراد النصوص المعروفة وما ثار بشأنها من خلاف فى الرأى ، لأن هذا القدر من الدراسة موضوع الربا بوجه عام قد لتى من قبل عناية مشكورة .

قإن كان لابد من الرجسوع الى ما هو مألوف من الجسدل، فسأحرص على الايجاز والتلخيص...

إن مراجع الفقه زاخرة بفيض من العلم، ولنسنا في حاجة الى مريد من الخلاف حول الرواية والإسناد وإنما نحن في حاجة الى بحث موضوعى يتناول حكمة التشريع على ما ظهرت من التطبيق قدياً وحديثاً.

ولئن قصرت الاستشهاد على أقوال السلف الصالح، وغيرهم من أغة الفكر الاسلامي الحدثين والمعاصرين، لقيل بأن الباحث يتجنب الفكر الغربي الذي تطور في ظل الثورة الصناعية تطوراً هاماً.

<sup>(</sup>١) كان إلقاء هذه الحاضرة الثانية ، بالعنوان ذاته ، في قاعة الإمام محمد عبده بالجامع الأزهر يوم الثلاثاء ٣ من رمضان سنة ١٣٧٩ هـ ( ١٩٦٠/٣/١ ) .

لذلك رأيت أن أشير الى أقوال بعض أساتذة الغرب مما له صلة بالموضوع، حتى يتضح مدى ما تفردت به أحكام الاسلام من صلاحية لكل عصر ومصر، اذ لم يزد تطوير الفكر الاقتصادى عن مجرد الاقتراب من المثل العليا التى يقررها الشرع الحنيف، أو التى قررها من أربعة عشر قرناً، دون أن يصيبها ضعف أو وهن عن تنظيم النشاط الاقتصادى في جميع مستوياته.

وأبدأ هذا القسم الثانى بتلخيص ما قدمت فى القسم الأول لما فى ذلك من تمهيد وربط بين ما تقدم وما تأخر من القول.

# تلخيص القسم الأول

الحديث مقصور على موضع الربا من البناء الاقتصادى ، ومن ثم فإن مفهوم الربا - فى خصوصه لا يستأثر بكثير من البيان . . وإنما ينصرف معظم القول إلى آثار المعاملات الربوية فى جملة النشاط الذى يستهدف تحقيق الرفاهة الاقتصادية ، مع بيان تطور هذه الآثار من العصر الوسيط للآن .

أحكام الاسلام، كما وردت في القرآن الكريم جماءت كاملة واضحة، وبالتالى لا يجوز القول بتأويلهما أو التزيد في تفسيرها، حتى تتسع لأوضاع اقتصادية أو معاملات مالية لم تكن مألوفة لعهد نزولها.

وسيتضح على القليل من التأمل أنه ما من حالة تصطدم فيها الأوضاع والمعاملات مشوبة بالفساد ومحققة للضرر.

بتطوير علم الاقتصاد، أصبح مستقراً الآن عند المستغلين بدراسته، أن الثروة ليست مفهوماً مادياً خالصاً، وإنما هي وسيلة الى غاية. فأما الغاية فهي رفاهة الانسان بوجه عام وفي ضوء هذا التطور لنماذج الثقافة الغربية اقتربت النظرية العلمية كثيراً من المعاني الواضحة الثابتة التي تقول بها الشريعة الاسلامية.

ومن حيث أن النزاع مستمر بين مدارس الفكر الاقتصادى ولم تحقق إحداها سلاماً للبشر ولا استقراراً للمجتمعات، فقد تعين على الأمة التي تتلو كتاب الله كها أنزل، أن تنشط الى مزيد من البحث لعلها توفق الى جلاء الحقيقة الواحدة في هذا الأمر، وهي أن أحكام الاسلام وحدها هي الأحكام التي تحقق لولد آدم عليه السلام، أكبر قدر ممكن من الرفاهية في الحياة الأولى. ومن هذه الأحكام تحريم الربا تحرياً قطعياً، ما كان منه جلياً وما كان خفياً.

مشكلة الربا فرع على أصل: أما الأصل فهو الثمن العادل. والربا هو فائض القيمة. وفائض القيمة هو ذلك القدر من حق الغير الذي يأكله القادر لتمتعه بمركز مميز. كالمقرض في معاملته للمقترض، ورب العمل حين يبخس أجر العامل، وربح المحتكر حين يتحكم في الأقوات والأرزاق... ومن ثم يدخل في مدلول لفظة الربا كل اعتصار للضعيف، واستغلال لمركز خاص، أو ميزة احتكارية يؤدي الى زيادة الضعيف ضعفاً وزيادة القوى قوة.

أخطر ما يتعسرض له الفكر الاسلامي في وقتنا الحساضر، ذلك القدر الموروث من الولاء السلبي للأمم الصناعية القدية، التي

معت أرزاق الشعوب غصباً ، خلال القرن التاسع عشر ، ثم اشتد الخلاف بينها فها انقضى من القرن العشرين .

وأخطر صور هذا الولاء السلبي اقتناع بعض المسلمين بضرورة الفصل بين شئون الدنيا وأحكام الدين. وإذا كان في تاريخ الكنيسة وموقفها من التجارة والصناعة والمعاملات الربوية ما يبرر الفصل الذي أخذ به الغرب، فإن أحكام الإسلام تفردت بكونها منزلة من عند الله، ولا تشويها شائبة، ولئن كانت الحضارة الغربية قد ملكت علينا تفكيرنا بعض الوقت، فإنه يتعين التنبيه الى أن هذه الحضارة المادية لم تسعد أهلها، وإنما جرّت عليهم الكوارث.

وفي الوقت الذي ينادى فيه علماء الغرب بالرجوع الى الدين والأخلاق (كما يقولون) لا يجوز لنا بحال أن نظن بأن التقدم المادى الذي حققه الغرب قد كان نتيجة مباشرة للفصل بين الدين والدنيا عندهم. وإنما له أسباب عارضة، آتت آثارها خلال القرين الأخيرين، ثم تكشفت هذه الأنظمة المادية الخالصة عن فساد لا يؤدى إلا للهلاك. ومعلوم أن المركز الراهن للشعوب التي أسرفت في المادية بعد أن تنكرت لحكم الدين فعلاً وعملاً، أصبحت الآن في مركز لا تحسد عليه. وليس من شأننا الآن أن نبارك رجوع الغرب لحكم الكنيسة - إذا عاد - وإنما من شأننا فقط أن نقول بأن كل دعوة الى فصل أحكام المعاملات المستحدثة في العالم كله عن معايير دعوة ظاهرة الفساد. وفي أحكام الإسلام ضوابط كافية وواضحة دعوة ظاهرة الفساد. وفي أحكام الإسلام ضوابط كافية وواضحة

لجميع المعاملات بدون استثناء وكل عقد أو أخذ وعطاء لا يسترشد بأحكام الإسلام . . لا يحقق نفعاً وإن كان فى ظاهره يبدو وكأنه يدفع ضراً أو يجلب خميراً . وقد ضربنا الأمثال وسسنزيد أمثالاً أخرى .

المغايرة فيا بين الخلائق سنّة ثابتة ، كالمغايرة فيا بين الأجسرام السهاوية ، وفيا بين بقاع الكوكب الواحد الذي نعيش فيه . . . من حيث التربة والمناخ وما على الأرض من دابة .

المغايرة بين الناس إذن ظاهرة أزلية ، تتمثل في تفاوت الأفراد من حيث الطاقة على العمل بكل مستوياته ، ما كان منه جهداً ذهنياً أو عملاً آلياً . . وما كان منه مهارة وحذقاً يؤديان للإبداع وتحسين الأساليب . . . ومن حيث الإقبال على بذل الجهود المضنية وتحقيق إضافات للثروة . . .

ومن حيث التلهف على إنسباع الحاجات وتحمّل التضنحيات العاجلة وتجنيب المدخر وتثميره.

ويخلص من هذا كله تفاوت الأرزاق لحكة بالغة. وهذه الحكة هي أساس بناء المجتمع الذي لا يصلح إلا على وجود طبقات كادحة وأخرى منظمة مدبرة، وطبقات تقييم المشروعات وتدخر الأموال وأخرى تؤثر الدعة النسبية والمتاع البسيط العاجل ولولا هذا التفاوت لوقف دولاب النساط الاقتصادى، بل لما كان له

وفى ثنايا هذا الهيكل العام الذى يتألف من جزئيات متفاوتة الطاقات والقدرات وأغاط المعيشة ، يوصينا الإسلام بأن تجرى المعاملات بين الناس على أساس واحد ينتظمها جميعاً ، وإن اختلفت صورها . أما هذا الأساس الواحد ، فهو ما أسميه الانسياب الخير الذى تشيع فيه الرحمة والتآخى بين الفرد والفرد . وبين الفرد والجتمع ، وبين الفرد والدولة .

ومن خصائص الربا أنه يعتصر الضعيف حتى يزهق أنفاسه وأنه لا يدع للطبقات المحرومة والجهاهير الكادحة إلا مجرد التسليم بالأمر الواقع. ولئن كانت هذه الطبقات تتظاهر بالرضا ما بقيت مغلوبة على أمرها . . . إلا أنها لم تترك على تعاقب الأجيال فرصة مواتية إلا وثارت على المعاملات الظالمة . ومن ثم كانت الثورات ومنازعات الطبقات في كل مجتمع أعرض عن ذكر الله ، ومن ثم أيضاً كانت ثورات الشعوب على المدنية المادية الخالصة التي يقوم استغلالها لهذه الشعوب على قواعد من أكل فائض القيمة ، وهو بعينه الربا .

لم يسفر الأخذ والرد في قضية الربا عن رأى موحد، بل تكاثرت الشبهات ومن بين هذه الشبهات ما يبدو وكأنه حق.

لذلك يتعبين البحث في بعض هذه الظاهرات، التي حملت كثيراً من الباحثين على الظن بأنه من المعاملات المستحدثة ما يفرض على المسلمين أن يجتهدوا من جهديد للملاءمة بين أحكام الدين الإسلامي، وصور النشاط الاقتصادي الضخم الذي لم يكن

للمسلمين به عهد. وبخاصة ما كان من تقدم سريع فى علوم الطبيعـة والصناعة والتجارة خلال مائتى عام من وقتنا هذا.

وأخطر هذه الشبهات القول بإجازة الفائدة المعتدلة لقسرض الانتاج، حماية للمقرض الضعيف حيال المقترض الغنى المقتدر.. وقيل فى تبرير هذه الدعوة بأن الأوضاع الاقتصادية تتطور وتشهد من صور المعاملات ما هو غير مألوف ولا يجوز بحال أن يتخلف المسلمون عن ركب الحضارة إذا هم تمسكوا بحرفية التحريم.

وسنوضح في مناسبة أخرى إن شباء الله بُطلان هذا النوع من الشبهات، ومدى ما فيه من ضرر بالاقتصاد، وفساد في الرأى.

إذا أردنا أن ندعو لدين الله ، فإنه من خير الوسائل أن نتوفر على دراسة أحكامه ، وأن نجمع بين شتى الثقافات لعلنا نصل الى رأى نقتنع به ثم نطبقه . وفي نجاح التطبيق ، وإيجاد مجتمع مسلم ومبرزاً من عيوب المادية المسرفة ، دعوة فعالة لا تعدلها سيول من الخطب والمقالات .

## خلاصة للجدل حول النصوص:

روى عن سيدنا عمر رضى الله عنه أنه قال. (إنا والله ما ندرى لعلنا نأمركم بأمور لا تصلح لكم ولعلنا ننهاكم عن أمور تصلح لكم، وإنه كان من أخر القسرآن نزولاً آيات الربا، فتوفى رسول الله وَ الله عَبْلُهُ قبل أن يبينه لنا، فدعوا ما يريبكم الى مالا يريبكم)، وروى عنه أيضاً أنه قال: (لقد خفت أن نكون قد زدنا

في الربا عشرة أضعافه بمخافته). وروى عن ابن عمر رضى الله عنها أنه قال: (انه ليعجبني أن يكون بين الحلال والحرام ستر من الحرام). وكان الصحابة والتابعون يسيرون على سنة رسول الله (ص) في النهبي عن الشبهات لأن الوقوع فيها قد يؤدى الى الوقوع في الحرام. ومما يروى عن رسول الله (ص) أنه قال: «إن الحلال بين، وإن الحرام بين، وبينها مشتبهات، لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتتى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات، وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمي، يوشك أن يرتع فيه، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا وإن حمى الله محسارمه، ألا وإن في الجسد كله، وإذا فسدت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب \*»

#### \*\*

وقد سار كثير من الجتهدين الأوائل على هذا النهج وتحرّجوا من الشبهات، بل تحرّجوا من شبهة الشبهة، تغزيهاً لدينهم وإيثاراً للخلاص من عذاب شديد نصت عليه الآيات الكريمة بالقسول الصريح. وفي كل زمن تال وجُد من يتبع هذه السنة الواضحة إلى يومنا هذا . . . ومن ثم فقد دعوا إلى نظرية يقال لها نظرية التوسع في تحريم المعاملات الربوية ، ما كان منها قطعى الثبوت ، وما خيف منه أن يكون وسيلة أو ذريعة إلى الربا .

<sup>■</sup> مختصر صحيح مسلم تحقيق محمد ناصر الدين الألباني ."

قيل في نقد هذه النظرية: بأن التشدد في تأويل الأحكام عند تطبيقها لا ضير فيه إن كان الأمر متعلقاً بعبادة. فأما المعاملات فلها وضع خاص يستلزم من المجتهدين أن يكونوا على بيئة تامة بما يقطعون بتحريه، حتى لا تتعطل مصالح الناس لمجرد درء الشبهات. وقيل أيضاً: بأنه إذا تعين على الإمام أن يتحرج من التسامح في حكم من أحكام الله، فإنه مطالب أيضاً بأن يتحسرج من تكليف الناس بما لم يكلفهم به الشارع، خشية إيقاعهم في المشقة على نحو يتنافي مع إحدى خصائص الدين الحنيف، وهي خصيصة اليسر في غير تفريط.

لذلك وجد في كل عصر جماعة من الفقهاء تدعو إلى قصر التحريم على كل معاملة اكتملت لها عناصر الربا المحرم. ومن ثم نشأت مفاهيم ترمز لنظرية أخرى تنزع إلى تحديد مجال التحديم وعرف في الفقه كل من الربا القبطعي والربا الجلى، تمييزاً لها عن الربا غير القطعي أو الربا الجني.

وروى أن عبد الله بن عباس ، رضى الله عنهما ، كان على رأس المنادين بأنه لا ربا إلا في النسيئة (١)، ثم جاءت من بعده أجيال من الفقهماء الأعلام يؤيدون هذا النظر ، ويزيدون أن الربا القطعى هو ما كان معروفاً في الجاهلية ، ونزل القرآن الكريم بتحريمه أما ما عدا ذلك من بيوع وردت بشأنها أحاديث تنهمى عن

<sup>(</sup>١) النسيئة: التأخير والتأجيل، يقال (باعه بنسيئة) أي بتأخير دفع الثن.

اقترافها، فقد أخذت حكم الربا بالقياس لا بالنص القطعى، وذلك سداً للذريعة إلى الربا. ومن هؤلاء الاعلام ابن رشد الحفيد المتوفى فى سنة ٥٩٥ ه، وابن القيم الجوزية المتوفى سنة ٧٥١ ه.

كها أن فقهاء الظاهرية قصروا مفهوم الربا على سنة أنواع عددوها، وتابعوا مذهبهم في الأخذ بالظاهر دون قبول القياس كمصدر من مصادر التشريع.

ومن أوائل القرن الرابع عشر للهجرة، قامت طوائف من دعاة الاصلاح تبحث هذا الأمر من جديد وتعنى بدراسة المعاملات المستحدثة في منشآت العصر كالبنوك، وصناديق التوفير، ومنشآت تكوين رؤوس الأموال، والبورصات وشركات التأمين، وجهدت هذه الجاعات في التمييز بين معاملات يلحقها الفساد وإن لم تكن من الربا في شيء، ومعاملات ربوية قطعية، ومعاملات رأت أن لا حرج من ممارستها، ومن هؤلاء المحدثين الشيخ محمد عبده، والسيد محمد رشيد رضا، وهؤلاء الفقهاء، من القدامي والمحدثين يدعون إلى نظرية التحديد... بمعنى تضييق مجال التحريم.

#### \* \* \*

كذلك وجدت آراء تدعو إلى الاعتدال في التحديد. ومن ذلك مثلاً، أنه عند المعتدلين في التحديد أن الأصل في ربا الفضل هو التحريم، وتجيء الإباحة للحاجة استثناء، على حين أن القائلين بالتحديد (من أتباع نظرية ابن عباس وأصحابه) يرون أن الأصل

فيا يعرف بربا الفضل هو الإباحة... إذ لا ربا إلا في النسيئة. وقد عني السيد محمد رشيد رضا بتقريب النظريتين الأخيرتين. ثم انتهى إلى رأى لا يكاد يختلف عن النظرية المحمدة، اذ حصر الربا المحرم في ربا الجاهلية. ولا يدخل في هذا المفهوم كل من القرض بفائدة تشترط عند العقد، ولا بيع الأصناف الستة الواردة في السنة. وفي أقوال الفقهاء المجتهدين تفصيل واف يدور حول جزئيات كثيرة كالكلام عن الحاجة مثلاً... وفي هذا إسهاب يجده الراغب في مزيد من الاطلاع ... في كتب الفقه. وهي وفيرة المادة وبالغة الإفادة.

### \* \* \*

ومن جملة هذا العرض الموجز يتضح أنه إلى يومنا هذا تواجدت ثلاث نظريات، تقول بالتوسع وبالتحديد، وبينها نظرية تقول بالتوسط أو بالاعتدال في التحديد.

### \* \* \*

وكل من يطلع على الجدل الطويل الذي أثاره الفقهاء، لا يملك التسليم لهم بالتمكن من علوم الكلام وسعة الاطلاع على التشريع الإسلامي. وفي أقوالهم ثروة جديرة بالدراسة دائماً، لأنها صورة رائعة من صور المنطق السليم وقوة العارضة. ثم إن الحرص على الحكم بما أنزل الله سبحانه وتعالى دون تفريط من ناحية، ودون تكليف لا سند له من ناحية أخرى - قد كان الدافع إلى طول الجدال وتجدده.

وفى القرن الرابع عشر أيضاً ، اتجهست أنظار بعض البلاد الاسلامية - كأندونيسيا والهند - إلى « مصر » لإفتائها في دينها ، عناسبة ما انتشر فيها من بيوت مالية تقدمت الإشارة اليها .

ومعظم ما صدر من الفتاوى قد أخذ بنظرية التحديد.

انتهى هذا الجدال إذن إلى تزاحم النظريات الثلاث على مركز الصدارة. اذ بقيت طائفة من الناس لا تطمئن إلا لحسرفية النص القياطع بتحريم الربا تحرياً باتا لا يحتمل التأويل ولا الاجتهاد ونشطت طائفة إلى متابعة تدعيم نظرية التحديد خلال ما انقضى من القرن الرابع عشر للهجرة، وتوسطت طائفة ثالثة تقول بفساد بعض المعاملات وبتحريم ربا النسيئة، وإباحة معاملات يظن القيائلون بالتوسع، أنها قطعية التحريم.

ومن أخطر ما استند اليه الداعون إلى التحديد، ومن ثم إباحة أنواع حديثة من المعاملات، قول بعضهم (١): (أحس الفقهاء من قديم بما تنطوى عليه النظرية المتوسعة من شدة وماتبعثه في الناس من حرج في مختلف معاملاتهم مما جعل بعض القائلين بها يجتهد دائباً في التخفيف من غلوائها، بما يدفع عن الناس هذا الحرج ويجعلهم يحسون بأن الدين يسر لا عسر وأنه لا يتعارض مع مقتصاحات الحاة.

وقد كان من الطبيعى لذلك أن تتجه أبحاثهم نحو المعاملات المالية (١) راجع مقال الاستاذ ابراهيم زكى الدين بدوى في كتابه «نظرية الربا الهرم»

التى رأوا، من انتشارها وعموم التعامل بها، ما يدل على حاجة الناس إلى التيسير فيها، فوجدوا أن أكثر هذه المعاملات انتشاراً وأعظمها مساساً بحاجة العصر عمليات القرض بفائدة. الذى تغرت نظريته تغيراً تاماً في هذا العصر عنها في العصور السالفة.

فقد كان عامة طلاب القرض هم المستهلكين من المحتاجين والمعوزين، ولم يكن للدين أية صفة من صفات الانتاج. ولذا قال النبي عليه السلام: (القرض صدقة) لأنه لم يكن يحتاج اليه في الغالب إلا مستحقو الصدقات ومن على شاكلتهم.

وكان الدائنون هم الأغنياء الموسرين، وكان الباعث للمدين على الاستدانة هو سد الحاجة لقوت وغيره من حاجيات الاستهلاك المحض. لذلك لم يكن سداد الفائدة هو العسير فحسب بل سداد أصل الدين نفسه. وكان المدين يدفع ثمن عجزه عن السداد من حسريته وجسسمه وتعبه، إذ كان يحبس في الدين إذا كان عبداً ويسترق إذا كان حراً في بعض البلاد. وهذا ما جعل فقهاء المسلمين الذين كانوا لا يزالون متأثرين بهذه الحالة يحرصون على المسلمين الذين كانوا لا يزالون متأثرين بهذه الحالة يحرصون على ولك المنائدة بالربا في حرمته، مع ما في أدلتهم على ذلك من ضعف وتكلف، وكان هدفهم الأول من ذلك تقوية روح التعاون، التي كانت موجودة إلى حد ما في تلك العصور، للبر الفقير وفك كربة المحتاج، على الأقل عد يد المعونة اليه بالقرض الخالى عن الفائدة. مستعينين في ذلك بالعاطفة والعقيدة الدينية، وما كان لها من سلطان على النفوس وحققوا هذه الغاية في تلك

### العصور إلى حد كبير.

أما اليوم، فقد تغيرت الأحوال، فلم يعبد عامة طبلاب القبرض من المستهلكين الذين يستدينون من الأغنياء والموسرين لسد حياجة استهلاكهم ، بل انعكست الآبة فإن الأغنياء وكبار النجار ومؤسسي الشركات الكبرى وأصحاب البنوك والدول العظمي وملاك مناجم الذهب، هم الذين يؤلفون الأغلبية العظمى لطبقة المستشدنين، وعامة الشبعب من العيال وصغار المستخدمين وغيرهم هم الذين بولفون الأغلبية العظمي لطبقة الدائنين فأولئك بأخذون من هؤلاء ما يوفرونه من أقواتهم وأجور مساكنهم وملبسمهم، ليثمروه ويغلوا على أصحابه جزءاً ضئيلاً من أرباحه. فالباعث على الاستدانة الان، لم يعد شراء الأقوات للاستهلاك تخفيفاً من غوائل الفقر والعبوز، بل أصبح الباعث هو سد حاجة الانتاج طمعاً في الكسب وتنمية الثروة على حساب الدائنين المساكن من الدهماء وعامة الشبعب. فالخليق بأن يستثعر الشيفقة ويتطلب الحياية الان هو الدائن لا المدين، لأن المدين لم يعد ذلك الرجل الضعيف الذي لا يقدر على الوفاء بالدين، فضلاً عن فوائده. بل انقلب إلى ذلك الشره الذي يستغل حاجة الفقير إلى تثمير مدخره، ليستعين به في حسالات المرض والشيخوخة، وفي سد حاجات عياله، فيضاعف ثروته الضخمة عن طريق تثمير دريهات الفقراء مجتمعة ، ولا يعطيهم سنوي النذر الضئيل من الأرباح بل ومن أصل أموالهم. بمختلف طرق النصب التجارية من تأسيس الشركات الوهمية والإفلاس المتصنع وغير

هذا هو الوضع الجديد إجمالا لنظرية القرض الآن. على أنه حتى الباقي للان من الوضع القديم، أعنى القرض للاستهلاك لا للانتاج، قد تغيرت ظروفه أيضاً. فقد كانت روح التعاون والتواصل سائدة بين الناس في الأزمنة الغايرة، كما كان للعاطفة الدينية سلطان قوى على النفوس، لذلك كان من السهل استثارة هم الأغنياء والقادرين لمدّ يد المساعدة للمعبوزين، إن لم يكن بالنزول لهم عن نصيب من أموالهم، فلا أقل من إقراضهم دون تطلب أرباح. وكان يساعد عَلَى إنماء روح التعاون هذه عدم تقدم الانتاج في ذلك الوقت إلى الحــد الذي يجعله يسمتنفد جميع رؤوس الأموال، أيّاً كان مقدارها ، كما هو حاصل الآن . فلم يك ثمة أى تنظيم لاستغلال الادخار بالسهولة الحالية، وكان المدخيرون يكتنزون أموالهم تحت أطباق الثرى، وبعبارة أخرى لم يكن المقرض بدون فائدة يستهدف لأية خسارة إذا هو أقرض من يثق بسداده . لذلك كان الفقير مطمئناً لهذه الحالة الخلقية والاقتصادية التي كانت تضمن له الحصول على القرض عند الحاجة بدون فائدة.

لكن انظر إلى ما وصل اليه الحال الآن ، تر روح التعاون قد ضعفت ، وحلت محلها روح الأثرة والأنانية ، والثقة المتبادلة أضمحلت ، إن لم تكن قد فقدت ، بين الناس ، وحل محلها الشك والريبة ، وتقلص ظل سلطان العقيدة الدينية على النفوس ، وحل محله سلطان المادية المحض .

هذا فضلاً عن أن تنظيم الاستغلال بشكله الحالي يجعل معنى كل

قرض بدون فائدة ، خسارة مبالغ كسبها مضمون على مدى مدة القرض دون أى جهد أو عناء يبذله صاحب المال ، فلا غرو إذا رأينا الفقير المحتاج يجأر بالشكوى من حماية انقلبت حرباً عليه ، فلا الغنى الأنانى يقبل أن يغزل له عن جزء من ماله بإقراضه من غير فائدة ، ولا أحكام الشريعة ، كما يفصلها له أصحاب النظرية المتوسعة ، تبيح له أن يقترض بالفائدة ، فيضطر تحت عامل الحاجة المحال الإقدام على الاقتراض بالفائدة غير عابىء بما في ذلك من حرمة يعتقدها . ولا يخنى ما يؤدى إليه ذلك من تنمية روح الاستهتار بما يظن أنه من أحكام الشريعة ، بما فيه من عنت ظاهر .

وإذا كان بعض الفقهاء في العصور السالفة التي لم تكن الأحوال الحلقية والاجتاعية قد تطورت فيها إلى ما هو حاصل الآن، قد أحسوا مع ذلك أمام جشع بعض النفوس في زمانهم بالحاجة إلى أن يحتالوا على تجويز القرض بالفائدة بمختلف الحيل التي ذكر ابن القيم بعضها، وذلك لكي يسهلوا للفقراء الحصول على ما هم في حاجة اليه من القرض، فاذا يصنع فقهاؤنا في عصرنا المادي الصرف !!

( انتهى النص المنقول عن المصدر المشار إليه في أوله ) .(١)

<sup>(</sup>١) راجع كتاب بحوث في الربا للمؤلف .. ( مقال للأستاذ إبراهيم ذكى الدين بدوي ).

## يخلص من هذه الأقوال:

1 - أن شعور بعض المجتهدين بحاجة الناس إلى التيسير عليهم فى المصاملات قد حمل هذا البعض على أن يبعث نظرية التحديد، وأن يطبقها على صور مستحدثة، وأخصها قرض الانتاج بفائدة مشروطة سلفاً.

٢ ـ وان الأوضاع الاقتصادية تغيرت، فأصبح المقترض هو الثرى القوى، والمقرض هو الفقير الضعيف، ومن ثم وجبت حماية المقرض الضعيف من جشع المقترض الغنى . . . وسبيل ذلك هى تنظيم فائدة قرض الانتاج وإجازة تحديد الفائدة، على هذا النوع من القروض، حماية لحقوق أصحابها.

٣ وأن الفقراء هم الذين يجارون بالشكوى من النظرية المتوسعة في التحريم، لأنها تحرمهم من قرض الاستهلاك، بعد أن نضب معين الوفاء وانعدمت المروءة، كما تحرمهم من ضان الثرة التي تعود عليهم من قرض الانتاج بفائدة مشروطة سلفاً لصالحهم ...

ومفهوم هذا القول أن في تنظيم الفائدة بوجه عام تخفيفاً على الفقراء في عصرنا هذا، بعد أن تغيرت الأوضاع الاقتصادية على نحو ما تقدم بيانه.

وفيا تقدم من أقوال الباحث الفاضل (١)عرض لطائفة من الاراء، وليس حتاً أن تكون متفقة مع الرأى الذي انتهمي إليه... إلا أن التلخيص الذي جاء في آخر البحث ذاته ، يدلنا على ما إذا كان الباحث قد تأثر بالحجم التي ساقها الداعون إلى التحديد، وبخاصة في شأن القرض بالفائدة المحددة سلفاً. وهو من أهم صور المعاملات الربوية وأكثرها ابغالاً في أسس النشاط الاقتصادي الحديث. قال الباحث: (ثم نقول في القرض مع النفع المشروط أنه لم يثبت فيه حديث صحيح ، ولا يصحّ قياسه على ربا الجاهلية ، إذ الزيادة في هذا كانت عند حلول الأجل، وفي القبرض بفائدة عند ابتداء العقد . . . وفي الأولى ظلم للمدِّين ، لأنه يضطر إلى قبولها في وقت السيداد حيث لا يقيدر عليه، ويخشى المطالبة والحيس فلا يستطيع أن يراعى في مقدارها الاعتدال والتناسب مع طاقته المالية ومقدرته على الدفع. وإذا كان هذا حاله في الأجـــل الأول للدين، مجردا من الزيادة، فكيف يكون حاله في الأجل الثاني والثالث حـين يطالب به مع الزيادة فيضــطر إلى قبول زيادة أفدح من الأولى حتى يبلغ الدين أضعافاً من أصله ؟! والزيادة في كل ذلك لتأخير الدين، أي للنسيئة، أما الزيادة عند أول العقد فهيي في مقابل الانتفاع بالقرض مدة معينة ، ولا إكراه فيها ، فيستطيع المقترض مراعاة أن تكون معتدلة متفقة مع مقسدرته على الوفاء. كذلك لا يقاس القرض مع النفع المشروط على البيع، لأن حقيقتهما

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

ختلفة ، وحتى لو سلمنا بصحة القياس ، فإنه بتغير الأزمان ، قد تغيرت نظرية القرض ، إذ لم يعد الدين كما كان عند المدين عقياً غير منتج ، بل أصبح يغل أرباحاً طائلة . ومن العدل أن نبيح للدائن أخذ نصيب منها ، كما أن الحالة الخلقية والدينية والاقتصادية قد تغيرت ، بما يجعل من العسير على الفقير المحتاج إلى القسرض للاستهلاك ، أو للعمل والكسب ، أن يحصل عليه إلا بفائدة . وقد حمل ذلك الفقهاء السابقين على ابتكار الحيل للهرب من قسوة القول بتحريمه ، في زمن لم يكن التطور في نظرية القرض بفائدة قد وصل ألى قسط يسير مما وصل اليه الآن ) انتهى النص .

هذا نموذج من أقوال الداعين الى الأخذ بنظرية التحديد، ومن ثم إباحة القرض بالفائدة ان كانت مشروطة سلفاً، على نحو ما هو سائد فى الغرب، بنصوص تشريعية خلال القرنين التاسع عشر والعشرين.

وأهم ما في الرأى الخاص الذي أبداه الباحث الفاضل(١)، استناداً إلى أقوال من ضاق بنظرية التوسع في التحريم، ما يلى:
١- لم يثبت تحريم القرض مع النفع بحديث صريح، ولا يصح قياسه على ربا الجاهلية.

٢ - تجب التفرقة بين الربا الذي يحل عند حلول الأجل فيرهق المدين، وبتكرار التأجيل يزداد إرهاقه... وبين الفائدة المشروطة

<sup>(</sup>١) سبق الإشارة إليه.

سلفاً بعلم المقترض، وفي وسعه مراعاة اعتدالها بحيث تكون متفقة مع مقدرته على الوفاء.

٣ ـ لا يقاس القرض مع النفع المشروط على البيع، لأن حقيقة كل منها تختلف عن الاخرى، وحتى مع القياس - إذا سلمنا بصحته كمصدر للتشريع في هذه الحالة بخصوصها ، أو من حيث المبدأ - لوجب أن نراعي تغير الزمان، وتطور نظرية القرض. فلم يعـد الدين عقياً غير منتج كما كان في الماضي، وإنما أصــبح الدين أو القرض منتجاً للربح الوفير، مما يبرر اجتزاء بعض الربح للمقرض. هذا عن قرض الانتاج. أما عن قرض الاستهلاك فإن الزمان قد تغير أيضاً بحيث أصبح الفقير المعوز معرضاً لأشد صور الاستغلال الربوى أن لم تسعفه بنظام مخفف أساسه إباحة الفائدة المعتدلة على قرض الاستهلاك. وإذا كان المتقدمون من الفقهاء قد اضطروا إلى ابتكار الحيل للتهرب من قسوة القبول بالتحريم ... فكيف بنا الآن، مع أن نظرية القرض بالفائدة لم تكن في زمن المتقدمين قد وصلت إلى قسط يسير مما قد وصلت اليه الأن؟. وإلى هنا ، يتضح بجلاء أن نجاح المدنية المادية للغرب ، خلال القرنين الأخيرين، قد حملت البعض على الظن بأن كل نظام مستحدث في ظل هذه المدنية ، لابدّ وأن يكون لازماً لتحقيق هذا النجاح، وأنه من شأن الغيرة على دين الله ألاً تلصق به شبهة تعويق النشاط الاقتصادي . وما دام الغرب قد نجح بسرعة فائقة وأثرى وســـاد على البحار والأمصار، فلا بد أن تكون وسائله في تدبير شئون المعاش

هى وسائل صالحة ، ومنها تنظيم المعاملات بالفائدة الثابتة سلفاً . ومن حيث أنه في أقوال بعض من تقدم من أئمة المجتهدين - من زمن ابن عباس - جماعات تحرجت من التوسع في التحريم فما علينا إلا أن نساند نظرية التحديد ، وأن نخرج من مجال التحديم ما يبدو صالحاً للعصر الحاضر من المعاملات ، بالقياس على نجاح الغرب في أساليبه الاقتصادية .

ولسبت أرتاب في مكانة الدعاة إلى النظريات الثلاث، ولا في صدق نية كل منهم عند بحثه عن حل لمشكلة عسيرة مزمنة.

ولكنى أقول: لو أن دراسة الأوضاع الاقتصادية الحديثة لقيت من العناية بعض الذي صرفناه في الجدل حول النصوص وحدها، لما اتسعت شقة الخلاف الآن - من جديد - بين دعاة النظريات الثلاث.

ومن العسير إلقاء اللوم على فرد أو على طائفة ، وإنما يتعين توجيه النقد الشديد إلى هذه القطيعة التى تكاد تكون تامة ، بين الأساتذة المتفرغين لدراسة الأوضاع الاقتصادية الحديثة ، وبين علماء الدين المتفرغين لدراسة الفقه المنقول . وكان الأولى أن نصب جملة فروع المعرفة في وعاء واحد ، لعل الحق يتضح ، وإنه لبسبيل الظهور إن شاء الله رب العالمين .

أما عن الأقوال التي قدمتها ملخصة ، فأرى لزاماً أن أشير إليها في إيجاز - حسب ترتيب ورودها - قبل أن أنتقبل بالحسديث إلى معالجة قضية الربا ومكانته من البناء الاقتصادي ، علاجاً موضوعياً

يقل فيه التأثير بالنصوص والجدل حول كل من الصياغة والرواية - معاذ والرواية . ولا أريد التقليل من شأن الصياغة والرواية - معاذ الله - بل أريد أن أنبه إلى بعض نتائج التخصص ، حين ينقطع كل باحث لناحية أو زاوية يتعمق فيها ، وقد يصل به بحثه إلى نتائج هو أول من ينكرها ، لو أن بحثه اتصل بدراسات أخرى متخصصة .

أما الثروة التى تلقيناها عن السلف الصالح فأساس قوى لحضارتنا الفكرية، وإنما يكون تقديرها والانتفاع بها أقرب وأجدى . . . إذا نحن تابعنا تطور الفكر الانساني ، وتغير الظروف بشرط ألا تنفرد طائفة متخصصة بالحكم على جملة زوايا مشكلة معقدة كمشكلة الربا .

وفيا يلى موجز على ما تقدم من شبهات، وسأكتنى ببيان وجهة نظرى، مع إرجاء السند إلى ما يلى ذلك من عرض موضوعى، تجنباً للتكرار.

١ ـ القول بأن التحديد تفرضه الحاجة إلى التيسير.

أقول: لا، لأنه ليس في نظام الفائدة أي تيسير، وقد ارتفعت الشكوى في الغرب من نظام الفائدة، وهاجمه علماء متخصصون في الفلسفة والاجتاع والاقتصاد، ولآرائهم وزن كبير، وذلك في البلاد الرأسالية، فضلاً عن الجمهوريات الاشتراكية التي سبقت إلى إلغاء المعاملات بالفائدة، وإن كانت قد أبقت عليها في بعض المعاملات الدولية، لأسباب لا محل لذكرها الآن.

وعلى أية حال، ليس في الرأسمالية ولا في الاشتراكية أية فلسفة خاصة تفوق نظرة الإسلام إلى الأمور الانسانية، واغا سنشير إلى تجارب الغرب والشرق لمجرد التدليل على سوء المآل، بعد تطبيق المعاملات بالفائدة المعترف بها قانوناً، خلال القرنين الأخيرين. وسيتضح من التجارب التي مرت بها البلاد التي أخذت بنظام الفائدة، أن ليس في هذا النظام أي تيسير ولاضان.

٢ ـ القول بأن الأوضاع تغيرت، وأصبح الفقير هو المقرض،
 ومن ثم فإنه، لضعفه، جدير بالحماية من جشع المقترض الغنى.

أقول: هذه دعاية الرأسمالية حين تأثرت بتعاليم اليهبود... فقد حرمت البلاد الصناعية القديمة ( وبخاصة في القارة الأوروبية ) على رعاياها من اليهود الاستغال بالتجارة والصناعة - خلال القرون الوسطى - واضطهدتهم أشد الاضطهاد ( باستثناء انجلترا ) ومن ثم فقد نشطوا إلى تنظيم المعاملات الربوية وحذقوها. ولأسلافهم فيها تاريخ طويل.

وأمكن لليهود أن يتحكموا في الاقتصاد كله ، لمجرد تخصصهم في حركة المال السائل ، وأهم أداة لهذا التحكم . . . نظام الفائدة .

تأثرت الرأسمالية إذن بدعاية اليهسود، ورأت فيا يدعون اليه مصلحة ظاهرة (ومن أهمها استنزاف موارد الشرق إبان الثورة الصناعية) وتورط علماء الغرب من غير اليهسود في الايمان بقولهم، ومن ثم في تبريره والدفاع عنه.

ولكن الباطل يزول. وقد أخذ في الزوال بالفعل.

وسنورد أقوال الثقاة في هذا الأمر. وإنما يعنينا الآن أن نقسرر بأنه غير صحيح ما قيل من أن نظام الفائدة يحمى المقرض الصغير الضعيف من جبروت المقترض الغنى المقتدر، فهذه مجسرد دعاية يهودية تجوز على البعض.

٣ ـ القول بأن الفقير هو الذي يجأر بالشكوى، وأن التوسع في التحريم قد فوت عليه كفالة فائدة القرض المنتج لصالحه، كما حرمه من الحصول على قرض الاستهلاك بشروط ميسرة مما يدفعه إلى الالتجاء للمرابين.

أقول: هذه شبهة ظاهرة الفساد، وبحسبنا أن نلاحظ ما فيها من خلط بين الأسباب والنتائج: الفقير يجأر بالشكوى لأنه محروم: هذه قضية مستقلة تحتمل الصدق. وفي تاريخ الانسان وظلمه لأخيه ما يؤيدها في كثير من العصور، بل من عهد قابيل، أذ ظلم أضاه من أجل متاع زائل... وكل هذا صحيح.

ولكن القول بأن رفع الظلم عن الفقير - استجابة لشكواه - إنما يكون بإباحة المعاملة بالفائدة . . قضية أخرى ، وسنوضح أنه لا صلة بين المشكلتين ، إلا صلة واحدة هي أن إباحة الفائدة تزيد الظلم أضعافاً .

هذه عن خلاصة الحجج الموضوعية التي انتهمي إليها الباحث

الفاضل<sup>(١)</sup> فيا تقدم بيانه.

أما الرأى الذى انتهى اليه، وقد أوردنا بعضه فيا تقدم، فقد أثار أموراً ثلاثة، بيانها:

١ ـ لم يثبت تحريم القرض مع النفع بحديث صحيح، ولا يصبح قياسه على ربا الجاهلية. ورداً على هذا الرأى الواضح المحدد، أقرر ما يلى:

إذا كان حقاً ما يقال من أن القرض مع النفع لم يحرم بحديث صحيح. فهل من الأحاديث ما أجازه ؟ وإذا قيل بأن الأصل فى المعاملات هو الإباحة ما لم يرد نص، فهل نريد من السنة أو من كتاب الله أن يتعرضا لشق الجزئيات والصور ؟ وهل هذا ممكن، عقلاً، في شريعة استهدفت الخير للناس كافة في كل زمان وفي كل مكان، أم أنها تحدد الخطوط العريضة وتقرر المبادىء الكلية، وفي ضوء هذه المبادىء يكون الاجتهاد ؟

لا يمكن التسليم بأن عدم ورود النص الخاص القبطعي النبوت شرط لازم لتقرير الحكم، وهذه مسألة أولية ما كان ينبغي إغفالها، وإلاّ لاقتصر التحسريم على ما ذكر بالذات، أو كانت له صسورة معروفة لعهد الغزول. وهذا قول مردود، ونعتقد أن لا خلاف فيه.

على أن منطق الحجة التي يقول بها الباحث، يستوقف النظر؟

<sup>(</sup>١) الاشارة إلى مقال فضيلة الأستاذ ابراهيم زكى الدين بدوى.

فلنرجع إلى هذه العبارة ( القرض مع النفع ) ولنتساءلُ عن طبيعة هذا القرض ، وما هي ؟ . .

وهل يوجد قرض بنفع، وقرض بغير نفع؟

أو ليست المنفعة هي الخصيصة التي تدعو الانسان إلى حيازة الشيء أو إلى الدخول في معاملة بعينها ؟.

لا أريد الافاضة ، ولكنى ألاحظ أنه لا وجود لهذه النفرقة : (قرض مع النفع) و (قرض بدون نفع) وإذا قيل : بأن المقصود هو القرض المنتج ، تمييزا له عن قرض الاستهلاك ، فإن اعتراضى يظل قاعاً . لأن قرض الاستهلاك يجلب المنفعة ، وقد يكون ألزم من قرض الانتاج . ولا يصح فى الفهم اطلاقاً التمييز بين قرض وأخر على أساس أن أحدهما يجلب المنفعة أو ينتج . . . لأن من المفروض أن كل قرض يجلب المنفعة وينتج . وكل من المنفعة والانتاج من المفاهيم الاقتصادية التى تدق على هذا التسامح فى التعبير .

فإن قيل: بأن المقصود هو القرض الذي يعقد بقصد التوظيف وتحقيق إضافة رأسمالية تسمى بالربح. فإننا ننتقل إلى مجال آخر أحكمت الشريعة الأسلامية تنظيمه، وهو مجال المساركة. في عقد الشركة يقدم كل شريك مالاً أو عملاً، وقد يجتمعان للفرد الواحد من الشركاء، وما دامت الشركة مشروعة فلماذا نتجنبها ونقحم نوعاً من القروض المثمرة للربح في مجال يشوبه التحريم، بدعوى غياب النص؟

٢ ـ التفرقة بين الربا الذى يستحق عند حلول الأجل، وبين الفائدة المشروطة سلفاً عند عقد القرض، والقول بأن المدين - فى الحالة الأخيرة - يكون فى مركز يسمح له بمراعاة اعتدال سمعر الفائدة، ومن ثم يتفق على الالتزام بدفع فائدة لا تخرج عن حدود طاقته.

# وهذا قول بالغ العجب!

إن أسلوب الوفاء بالزيادة الربوية (وهى الفسائده) وتوقيت الوفاء بهذه الزيادة، لا يغيران من طبيعة الربا. فهو زيادة على الأصل، في جميع الحالات دون مبرر مشروع لهذه الزيادة من جهد أو من مشقة. أما القول بأن المدين الذي يتعاقد على الدين بفائدة مشروطة سلفاً يكون في مركز يسمح له بمراعاة الاعتدال في السعر بحيث لا يجاوز طاقته...

فهو قول مردود على أساس مشهور من فنون الربا .

ذلك أن سعر الفائدة لا يحدده المقرض، كما لا يحدده المقــترض، وإنما تحدده سوق رأس المال المؤسسة على هذا النوع من المعاملات.

وفى الاقتصاد الغربى دراسات مطولة تدور حبول العبوامل التى تحدد سعر الفائدة . ولا نزاع فى أن المقتنرض ( وهو محتاج ) يتقدم إلى الجهة التى تقرضه ، شاهراً قلمه ، لا أكثر ولا أقل ، لكى يوقع على ما يملى غليه من شروط فرضتها سوق رأس المال .

هذا ، إذا تم عقد القـرض في ظـروف عادية ، وفي ظـل القـانون

الموضعى الذى يجيز المعاملة بالفوائد، التى تسمى «قانونية» أما فى المالات الحاصة، التى تتم من وراء السيتار وبطرق ملتوية، فإن مركز المقترض يكون أشد ضنكاً وأكثر إيلاماً. لأن المقرض يفرض الشروط المجحفة فوق إجحاف المعدل السائد فى السوق، ويفتن فى ستر فعلته، بأساليب لا بحال لذكرها كلها، وإن كان بعضها مشهوراً... ومن ذلك مثلاً أن يوقع المقترض على عشر كمبيالات ويعترف بأنه قبض القيمة الحالية لكل منها... والحال أنه قبض قيمة سبع منها أو تسع فقط، حسب درجة إلحاح حاجته. ومن أساليب المقرض أيضاً لإثقال سعر الفائدة فى غفلة من القانون أسليب المقرض أيضاً لإثقال سعر الفائدة فى غفلة من القانون حتى يطمئن المقرض إلى ملائة المقترض (هكذا فى سوق رأس المال)، وقد تصل رسوم دراسة القبرض أضعافاً مضاعفة من الفائدة السائدة فى السوق، أو من الفائدة القانونية.

ومن الحقائق المسلمة، أنه، في ظل النظام الربوى، يزداد العبء الملق على كاهل المقترض بثلاثة عوامل رئيسية، بيانها:

(أ) الضيان الذي يقدمه، فكليا قلت ثروته قل ضيانه وزاد سعر الفائدة الحقيقية.

(ب) حجم القرض، فكلها قل حجم الدين أو المبلغ المنعاقد عليه زاد سعر الفائدة (وسفرى عجباً بعد قليل في قوانين بعض الولايات الأمريكية في زمننا هذا)

(ج) مدة القرض، اذ الفائدة على القروض القصيرة الأجل أيسر من نظيرتها على الديون الطويلة الأجل، هذا في حالات. وفي أخرى، ينعكس الوضع وتقل الفائدة إذا طالت مدة القرض... وفي هذا تفصيل في الدراسة الاقتصادية لسوق رأس المال، ولا يتسع المجال الآن لمزيد من التفصيل.

على أن سعر الفائدة يتأثر أيضاً بندرة رأس المال، بعنى أنه كلها اشتدت الندرة النسبية للمدخرات المتاحة للتوظيف... ارتفع سعر الفائدة.

وليس للمقترض حول ولا قوة بأى من هذه العوامل. ولم نذكر عن ضعف المقترض حيال المقرض إلا إشارة عابرة، مراعاة لوفرة المشكلات المثارة.

ومن أهم ما تر كناه: عامل النقة، فبقدر ما يثق المقسرض في مدينه الملتزم أو عميله (الذي سيتحول إلى مدين مقترض بعد الاتفاق) تكون شروط القرض ميسرة، ويكون سبعر الفائدة معتدلاً. وأرى من واجبي أن أنبه إلى أن هذه المسالة بالذات قد لعبت في القرن التاسع عشر دوراً خطيراً نتج عنه السوء لكل من المقرض والمقترض. وسنأخذ من التاريخ الاقتصادى الحديث لهذة خاطفة بقصد التوجيه إلى مزيد من البحث في عامل النقة الذي تركناه لخطورته ووفرة مادته، لا لقلة شأنه.

# نجاح الصناعات الثقيلة في الغرب كان من أهم العوامل لاستعبار الشرق.

في النصف الثاني من القرن التاسع عشر نجحت الصناعات الثقيلة في الجزر البريطانية وفي القارة الأوربيّة. وتدفقت منتجاتها إلى الشرق العربي. وأدرك المنتج الغربي أن هذا النوع من السلع كبير القيمة بحيث لا يتسنى للمشترى أن يدفع ثمنه عاجلاً من من القرن التاسع عشر، حين كانت الصناعات الرائجة هي صناعات السلع الاستهلاكية (كالمنسوجات مثلاً). ومن ثم فقد رأى الغرب الذي سبق الى الصناعات كلها أن الشرق لابد له أن يكون مديناً بأثمان المنتجات، ولآجال طويلة . . وبغير ذلك لا تتزايد حجوم المشروعات عند الغرب، ولا تنتفع صناعاته بقانون تناقص التكاليف النسبية .

ومن حيث أن الغرب لا يتى فى الدولة العنانية ولا فى ولاياتها، ومن حيث أنه لا يضمر خيراً للأمم الاسلامية بوجه عام ولا يتى فيها، فقد اشتدت فيه النزعة إلى العدول عن حرية التجارة إلى اعتناق مبدأ الحهاية، ومعنى ذلك أن يصل إلى أرض غير أرضه، ويتدخل فى شئونها، لضان قدرتها على دفع ثمن ما تستورده من سلع تقسط أثمانها على سنوات أو على عشرات السنين بالفوائد، طبقاً لفلسفة العصر... وهكذا تطورت النزعة الاستعارية، وأخذت اتجاهاً شديد الحدة ابتداء من أواسط القرن التاسع عشر...

ولا نقــول بأن هذا هو الدافع الوحيد للاســتعار ( اذ غيره كثير ) ولكننا نقول بأنه واحد من أهم الدوافع .

ومحل النظر هنا ، هو أن المنتج المقرض يريد أن يبيع بالأجل وأن يضمن الأصل والفائدة وهو لا يثق بالمدين . . فما هو الحل ؟

الحل، هو التدخيل بالدسيسة والرشوة، وأخيراً بالاجتلال العسكريّ. لأن الثقة منعدمة . . . وإنما نسوق هذا المثل - وإن كان أقرب إلى الاستطراد - لمجرد التنبيه إلى أن المذاهب الاقتصادية الغربية التي يهرت أنظار الباحثين، لا نصب لها من أصل فلسن ثابت، ولا هي تشكل مدنية رفيعة الشأن. وإنما هي جملة محاولات تحسركها نزعة جسائرة إلى طلب الإثراء السريع، ولو على الهياكل البشرية لأقوام أبرياء ، كل جريرتهم أنهم تخلفوا عن ركب الحضارة المادية ، لبعض الوقت ، وعليه ، فما هو دور النظام الربوي في ازدهار الغرب وتقدمه ؟ فليس النظام الربوي إذن . هو الذي دفع عجلة الانتاج عند الغرب. وليس النظام الربوي هو الذي رفع مستوى المعيشة عند الغرب. وإنما مرد هذا النعيم المادي الخالص المؤقت، قد كان إلى عوامل أخرى ، منها السبق إلى العلوم والفنون في عصر الطاقة ، طاقة البخار ثم الكهرباء ، وأخيراً الاحتراق الداخلي . خلال القرن التاسع عشر . . . أما الطاقة النووية فقد تأخر الكشف عنها بعض الوقت.

لكن ما الذى كسبه الغرب من إقراض الشرق واملاء شروطه قسراً لفترة من الزمن ـ واحتلال أرضه بسبب انعدام الثقة وإسرافه

# في تكبيل المدين ضاناً للأصل والفائدة ؟ هذه هي قائمة الحساب:

(أ) عدل الفكر الاقتصادى عن «حرية التجارة» إلى «الحاية» ففتح باب الحروب المتوالية ومن العسير التنبؤ بإقفاله نهائيا.

(ب) نظم الغرب مستویات المعیشة عنده علی أساس الربح الفاحش المضمون، ولا رأی فی هذا للمدین إطلاقاً، عند التعاقد ولا عند احتلال أرضه، لضهان الوفاء بأصل الدین والفائدة، وحین أفاق الشرق من سبات طویل وهب لاسترداد حقوقه . . . وجد الغرب أن مركزه عسیر، فلا هو بقادر علی مقاومة العوامل الطبیعیة وقد تحركت، ولا هو بمقتنع بوجاهة قضیته حتی یثیر من أجلها حربا صلیبیة . . وبالتالی عجز عن النزول السریع عن مستویات من العیش الرغید، ألفها بضعة أجیال، تفرد خلالها بخیرات شعوب غافلة . . . هی التی احتكر مواردها وأغرقها ، عمدا ، فی المعاملات الربویة سواء أكانت بالنقد أم بتسویق السلع . . . وسواء أكانت بالاحتكار أم بالامتیاز أم بالقروض الربویة للأفراد والحكومات .

(ج) عاد الغرب الآن يتلمس المخرج ويعيد النظر في فلسفة اقتصاده، ونظرياته، وتواجد فيه من يتساءل عن أصل القروض وأصل الفوائد وضرورتها، ومركز المصارف وجواز ملكيتها للأفراد والهيئات الخاصة. إلى آخر ما سنعرض له في موضعه من هذا

البحث آو من غيره ( فالموضوع بالغ التشعب )، وخرج الغرب من الحرب الأخيرة ( ٤٥/٣٩ ) أقل إيماناً بما نادى به من مبادئ وأنظمة وأساليب لمعاملات بعض الأفراد لبعض، وفيا بين الشعوب أيضاً . . . وأخذ الفكر الغربي يهتز ويتلمس نوراً جديداً يخرجه من ظلام مخيف .

وأغا أعجل بهذه الاشارة للتذكرة بأنه من خطأ الرأى أن نتلمس أسباب التيسير في المعاملات بإجهاد النصوص عندنا أو بإحياء خلافات في الرأى قديمة.

إن ميزة أجكام الاسلام أن إطاراً واحداً ينتظمها ويحيط بهما احاطة السوار بالمعصم، وهذا الاطار هو التراحم فيا بين الناس، وتقوى الله فعلا وعملا، لا بالقول والمراءاة.

وحين يصح عندنا النظر \_ وهو صحيح من غير شك \_ تهون بعد ذلك خلافات الرأى حول صور المعاملات وتفاوت الروايات . . . إذ الجوهر في المعاملات هو اعطاء كل ذى حق حقه ، ورحمة الضعيف واقتضاء حق المجتمع من المقتدر . هذا هو جوهر أحكام الأموال في الاسلام ، ومنه نتخذ المعايير عند الاجتهاد بالقول في غياب النص .

ومن أول ما يتعيّن الحذر منه، ذلك الوهم الذي سيطر على البعض زمناً، حين ظن بأن كل ما في الغرب صواب، أو ضرورة اقتضاها التطور الناجح الاقتصادياته...

هذا خطر فكرى نريد أن ندفعه بالحجة الدامغة ، لا من رأى

خاص، ولا من أقوال الفقهاء المحافظين ( مع إجلال رأيهم ) وإنما من اعترافات الغرب ذاته وتجاربه، وقد ضاق بمساوى نظامه الربوى، وكاد يعلن إفلاس نظامه.

### \* \* \*

وهكذا يتضح بأكثر من دليل نظرى وعملى، أن القول بتمكين المدين من تقدير شروط القرض حال عقده بفائدة مشروطة سلفاً، هو قول لا يمليه إلا الإسراف في حسن الظن بالفلسفة الاقتصادية للغرب خلال القرن التاسع عشر، حيين كان الكتاب والعلماء والشعراء من الفرنجة يروجون لمبادئهم المستحدثة مع الثورة الصناعية...

وما هي ببادئ، وإنما هي سياسات مؤقتة تمليها المصلحة الباغية العاجلة وقد ثبت أنها إلى زوال.

٣ وجود اختلاف، بين كل من القرض مع النفع وبين عقد البيع، وتغير الزمان واختلاف الظروف وتطور نظرية القرض بنوعيه
 ( قرض الانتاج وقرض الاستهلاك ) .

رتب الباحث الفاضل على هذه الظاهرة تعذر قباس القروض ذى الفائدة الثابتة سلفاً على عقد البيع.

# وردى على هذه الأقوال يتلخص في أنه:

(أ) إذا سلمنا جدلاً بأن طبيعة عقد القـرض الربوى، في جميع

صوره ، تختلف عن طبيعة عقد البيع في جميع صوره أيضا . . . لما غير هذا التسليم من حكم الربا في كثير أو قليل . لأن القول بتحريم الربا قياساً على بعض العقود الفاسدة ، إنما ينصرف الى عدد محدود من المعاملات التي يلحقها التحريم بالنص وبالقياس . ولكن مبدأ التحريم يجد علته الاقتصادية في أسباب أخرى ، بخلاف مجسرد التوافق أو التشابه بين المعاملة الربوية وبين بعض عقود البيع . أما علم التحريم التي تمتد الى كل صور المعاملات الربوية فتتضح من عديد مركز الربا في البناء الاقتصادى . ومن ثم ، فإننا لا نستند في القول بالتحريم إلى توافق طبيعة العقدين .

(ب) إذا كان تغيير الزمان والمكان قد أدى الى تطوير نظرية القرض، فإن هذا التطور قد انتهى الى تقرير عدد من الأساليب المناسبة لكل دور من أدوار التطور، ولكن التجربة أثبتت أن لكل أسلوب استحدثه الغرب مساوى، ومن ثم عدل عنه ولا يزال الجدل محتدما حول تبرير الفائدة ، وبعض هذا الجدل لا ينصب على الفائدة كثمرة لأصل . . وإنما يتعدى ذلك الى مناقشة الأصل ذاته . وبعبارة أخرى: إن هذا التطور الفكرى الذى ظهر مع الثورة الصناعية قد أدى الى مناقشة الملكية وإنكار حق الفرد فى الإستئنار بملكية أدوات الإنتاج ، وهى رأس المال فى أهم صوره ، وما كانت هذه النورة الفكرية على ملكية رأس المال إلا أثراً من اثار تفاوت الثروات والدخول ، فى ظل النظام الاقتصادى السائد عندئذ فى البلاد المتقدمة صناعيا وقد أخذ معظمها بالمغالاة فيا يعرف

بحرية الفرد، وحق تملك الأصل، والثمرة المحمدة أو المبالغ فيها.. ومن الثمرات في ظل الرأسمالية ما هو ربا صريح.

أما معاملات القرنين التاسع عشر والعشرين، فقد قاما أساساً على الاعتراف بالفائدة من حيث المبدأ، واضطرب تقدير الحد المناسب منها، ولا يزال الخلاف مستمرا... ومن ثم فإن مجرد تغير الزمان والمكان وما حدث نتيجة لذلك من تطور في نظرية القرض، لا يبرران جنوح المسلمين الى تلمس الرخص بقصد الملاءمة بين أحكام دينهم وبين الأوضاع المتطورة لأن هذه الأوضاع لم تستقر، وهي قطعا لم تنجح . ودليل ذلك ظهور المذاهب الاقتصادية التي تهاجم كلا من الأصل والفائدة على ما سسنشير اليه بشي من التفصيل .

(ج) التفرقة بين قرض الإنتاج وقرض الاستهلاك، سبقت الإشارة اليها، كما سبق الرد على اجازة الفائدة على كل منهما.

وبحسبنا ما تقدم من قول على الجدل حول النصوص، وما أدى الله من خلاف فى الرأى . . . بحيث لم تتقدم المشكلة خطوة نحو الحل. ولعلها تأخرت .

## كيف تبحث مشكلة الربا؟

تقدم القول بأن دراسة هذه المشكلة على أساس متابعة الجدل التقليدي، لا تؤدى الى ترجيح إحدى النظريات الثلاث.

ولذلك رأينا أن نبحث موضع الربا من البناء الاقتصادى، دون

التعرض ـ إلا بالقدر الضروري ـ للنصوص المروية .

ومن ألزم الأمور أن نعرف طرفا يسيراً عن البناء الاقتصادى والثروة والآراء المتباينة حول هذا كله عند الغرب الذي يطبق نظام القرض بالفائدة سواء أكان القرض للإنتاج أم للإستهلاك.

كما يتعيّن علينا أيضاً أن ننظر إلى جملة أحكام الإسلام في شمأن المال ، وما ينتظمها من فلسفة لا يزال البحث يدور حول استجلائها وتبسيطها .

وفى ضوء آراء الغرب من ناحية ( وهى داغة التطور دون الوصول إلى غوذج مثالى للحياة الاقتصادية ) والآراء التى يمكن للباحث أن يستشفها من الغوذج الاسلامى للمعاملات سيتضح ما إذا كانت الفائدة الثابتة تحقق ( أو لا تحقق ) رفاهة الإنسان فى حياته الأولى . . . والرفاهية هى الهدف الأخير من السعى لتدبير المعاش .

كما سيتضح إن كان النظام الاقتصادى كما وصفه الإسلام (مبرءاً من الربا) صالحا في كل زمان ومكان، رغم يتطور الإنتاج وتعدد المعاملات.

وفيا يلى فقرات تصف ما تقدم من المفاهيم ، بالقدر اللازم لجلاء حكمة تحريم الربا ، في جميع صوره .

## ماهية الاقتصاديات:

ما هي اقتصاديات الإقليم ، وما البناء الاقتصادى ، وما السبكة الاقتصادية ؟

هذه أسئلة أثارها بعض الاقتصاديين المحدثين وحاولوا الاجابة عنها، ولا تزال الفكرة التي يخرج بها الباحث من الرجدوع إلى مؤلفاتهم، تجمع بين الغموض والتردد. ولكنها محاولات جديرة بالاهتام وبالتكرار، حتى تتضع هذه المفاهيم بالقدر الكاني.

حاول الاستاذ الإيطالي (برانسياني تيروني) أن يتناول هذا الموضوع في بعض دراساته عن «مصر» إلا أن الهدف الرئيسي من دراسته كان مجرد البحث في سيطرة المحصول الرئيسي (القبطن) على الحياة الاقتصادية للمجتمع.

ومن ثم كان ذكر البناء الاقتصادى في الدراسة الخاصة التي قام بها عارضاً، ومن زاوية واحدة، هي زاوية سيطرة محصول القطن على اقتصاد الإقليم المصرى . . . وكذلك الأستاذ ( فرانسوا بيرو ) لا التحاد الإبحاث العلمي الذي كان يرأسه الأستاذ (شارل رست)، لم يعرف عن البناء الاقتصادي لفرنسا إلا القليل . وحاول الأستاذ ( فاجمان ) لكل من البناء الاقتصادي والشبكة الاقتصادية أن يعرض لكل من البناء الاقتصادي والشبكة الاقتصادية ، وإن كانت الآراء التي أيداها غير مقنعة عند البعض .

وفى كل من المراجع الإنجليزية ومطبوعات هيئة الأمم المتحدة محاولات قيمة ، ومن ثم فإن هذه الدراسة حديثة نسبياً ، وتتسع لمزيد من الاجتهاد .

ومن جملة ما هو مقبول من الآراء عند أساتذة الاقتصاد، يمكن

القول بأن البناء الاقتصادى (Structure Economique) هو القول بأن البناء الاقتصادى التى تميز مجموعة اقتصادية محددة على الزمان والمكان وهو أقرب إلى الثبات منه إلى الحسركة. بمعنى أنه إذا تم بناء الاقتصاد القومى للإقليم المعين على أسس معلومة، فإن تغييره أو تعديله يقتضى كثيراً من الجهد، وفترة من الزمن، وهو مفهوم مميز عن النظام الاقتصادى (Economic order of system) لأن الأخير يتألف من مُحلة الأوضاع الغالبة، ذات الاتجاه الواحد في اقتصاديات الإقليم المعين لفترة معلومة من الزمن.

أما الشبكة الاقتصادية فهمى «مجرى الأحداث الاقتصادية المترابطة ، أو بعبارة أخرى «جملة الأحداث والظاهرات الاقتصادية التي تتغير سريعاً ويتكرر ظهورها ، إما على حالها أو معدلة إلى حد ما »

والفرق بين البناء الاقتصادى وبين السبكة الاقتصادية يكاد ينحصر في سرعة التطوير، اذ من العسير أن نتصور بناءً اقتصادياً ثابتاً لا يتحول . . . ومن شأن التغيير الارادى في نوع الأحداث الاقتصادية مع التكرار أن يتغير البناء تدريجياً .

والمقصود ( بالنسبة ) هو العلاقة بين كل فرع من فروع النشاط الاقتصادى وجملته . وهذه العملاقة ثابتة في المدى القسريب ومحتمل تعديلها في المدى البعيد .

أما الأحداث والظاهرات التي تتألف منها السبكة الاقتصادية . (Comjoncture) فهي تكرار لظاهرة ما بدرجة معينة من الشدة . ١٣٩

أو بدرجات متفاوتة ، حال تكرار وقوع الظاهرات . . . ويجوز - نظرياً على الأقل أن تنقطع ، ومن الناحية العلمية يكن الحد منها بالتشريع وبالرقابة ، حتى يقل أثرها في سير جملة الأحداث ، كهجرة رأس المال إلى داخل الإقليم أو خارجه .

والفكرة في جملتها حديثة العهد، وقد يكون بحث الأستاذين (ليزت وهاملتون) أول دراسة للموضوع من الناحية النظرية. أما تطبيقها فقد تأخر كثيراً. ويتلخص هذا التطبيق في تحليل البناء الاقتصادى إلى مفرداته بقصد التعرف عليها، وعلى ما بينها وبين الشبكة الاقتصادية من تفاعل مستمر وإن كان بطيئاً.

ومن التعاريف القليلة التي تقدمت يتضح أن البناء الاقتصادي هو مجموعة من النسب والصلات فيا بين القطاعات المختلفة للمجتمع . على حين أن الشبكة الاقتصادية هي جملة الأحداث السريعة المتعاقبة ، أو هي مجرى الأحداث الاقتصادية التي تتخذ صوراً شتى ، كالمعاملات وما يحكها من قرارات يصدرها ولى الأمر ، أو من عرف يقره المجتمع اختياراً .

فكل من البناء الاقتصادى والشبكة الاقتصادية، إذن، مفهـوم معنوى، لا يتســنى إدراكه بالحس أو باللمس، وإنما يمثل قضــية فكرية تصح فى الفهم ولا تدركها الحواس.

والفرق الجوهرى بين البناء والشبكة - كما قدمنا ـ أن البناء ثابت مستقر نسبياً ، وإن تحول فني بطء ، أما مجسرى الأحداث فإن

التحكم فيه ميسور، إما بالاتفاق فيا بين أفراد المجتمع، أو بقوة التشريع.

وفيا بين مجرى الأحداث الاقتصادية والبناء صلة وثيقة ، تتلخص في أن البناء لا يتعدل بطريقة سلمية إلا بتتابع آثار الأحداث في المدى الطويل ، فإذا أردنا تغيير الهيكل العام لاقتصاديات مجتمع معلوم فإننا نتخذ واحداً من أسلوبين :

أحدها العنف الذي يقوض البناء من أساسه لكي نقيم على أنقاضه بناء أكثر ملاءمة للعصر أو للتطور الفكرى، والأساوب الناني أن نتحكم في الأحداث الجارية وأن نوجهها حتى توتى من الآنار - تباعاً - ما يحدث التغيير السلمي البطيء، في البناء الاقتصادي.

ولقد كانت النسب والصلات التي تنتظم المجتمعات الغربية في أواخر القرن الثامن عشر (عندما ظهرت عوامل الثورة الصناعية) بالغة السوء وتشيع فيها ظاهرة الظلم البين لجمهور الشعب من أجل قلة حاكمة أو قلة من أولى الأمر.

وكثيراً ما اصطلح الحاكم مع الممول على تسكين عوامل الضيق والثورة التي كانت تعتلج في نفوس الجهاهير، ولكن إلى حين، وكانت هذه الأوضاع موروثة من القرون الوسطى على نحو ما أشرنا إليه بإيجاز في المحاضرة الأولى.

زادت هذه الظاهرة ـ ظاهرة الظلم الاجتاعى ـ حدة مع تقدم القرن التاسع عشر، حين خفت صوت الدين تماماً، بعد المراحل التي مرت بها منازعات الكنيسة مع كل من التجار والصناع، خلال القرون الوسطى، ولم تفلح المسكّنات التي عمدت إليها بعض الحكومات، كإصدار قوانين الفقر في انجلترا إبان حكم الملكة فكتوريا في القرن التاسع عشر، وقيام فلسفات خاصة، كفلسفة التعاون (كها عرفه الغرب) من أواخر القرن النامن عشر - في نظاق ضيق - ومن الربع الثاني للقرن التاسيع عشر، في بلاد صناعية متعددة، منها انجلترا، وفرنسا، وألمانيا، وإيطاليا، والغرويج. وكانت هذه المحاولات تهدف إلى الحد من طغيان رأس المال (أصلاً وثمرة)، ونشطت أقلام الفلاسفة وأساتذة الاقتصاد، إلى بحث الثروة بكثير من العناية، وكذا الإيراد والفائدة، (وهي الربا المخفف بإجماع القواميس المعتمدة ودائرة المعارف البريطانية ومراجع التاريخ الاقتصادي)

وظهرت في أوائل القرن التاسع عشر، وفي خلاله مجموعة من المؤلفات التي تدعو إلى فهم الثروة فها صحيحاً. إذ النزاع بين الطبقات عندئذ كان يدور حول الفروق الكبيرة التي كانت تفصل بين الناس، وتمسك أصحاب رؤوس الأموال مجقهم الموروث، في أموالهم، وما يتفرع على ذلك من اجتناء الثمرة، بصرف النظر عن مفهوم الثمن العادل، وهذا المفهوم المميز (الثمن العادل) كان يخالط تفضية الربا من العصور الوسطى « ودعت الكنيسة إلى إحلاله محله

اللائق في المعاملات، ولكن موقف الكنيسة كان ميئوسماً منه، لأسباب بيّناها بالقدر الكافي في المحاضرة الأولى...

ومن ثم تجمعت في أوائل القرن التاسع عشر عند المجتمعات الغربية ظاهرتان:

الأولى: تقدم علمي سريع يحقق الثراء المادي وتجمع الثروات على صورة غير مسبوقة.

الثانية: بداية ثورة فكرية عارمة، انتظمت الطبقات الكادحــة والشعوب المحرومة من غرة هذا التقدم المادى الخالص.

وكان تخفيف المعاملات الربوية إلى نظام الفائدة التى يقرها القانون، نوعاً من استمرار صورة قديمة من صور المعاملات الظالمة التى كانت الكنيسة تحاربها، ولم يكن أسلوب المعاملة بالفوائد عاملاً من عوامل التقدم المادى.

وهذه النفرقة جوهرية لما نحن بصدده من بحث ، لأن أخطر الأخطاء التي يمكن الوقوع فيها هو القول بأن مشروعية الفائدة وإصدار التشريعات المنظمة لها (خلال القرن التاسع عشر بعد فصل الدين والاخسلاق عن دوائر المال والأعمال) قد كان من عوامل التقدم الصناعي والتجارى . . . أو كان من أسباب تحقيق الرفاهة الاقتصادية للبلاد المتقدمة في الصناعة . . . هذا خطأ لا يغتفر ، اذ للتقدم أسباب ثابتة . ومن أهمها : التحكم في الطاقة ، وجمع الطاقة إلى الحديد فيا يعرف بالآلة والأداة الآلية ، وتحسين

وسائل الانتاج ووفرة الخارعات وتسخيرها لإنتاج مزيد من الطيبات، وفتح الأسواق وتحسين وسائل المواصلات، إلى آخر ما هو معروف من عوامل رفع مستوى الكفاية الانتاجية بالعلم والفن وتكرار التجارب والافادة من هذا كله.

ولا تقع المعاملات بالفائدة في نطاق هذه المجموعة الميزة من عوامل التقدم، بل على العكس من ذلك، تقع هذه المعاملات في جلة الأحداث الاقتصادية المتكررة الجارية... التي تؤتى آثاراً قليلة نسبياً، وبتراكم هذه الآثار السيئة تزداد الفروق بين النسب والصلات تدريجياً وفي بطه... تلك النسب والصلات التي قلنا بأنها مادة البناء الاقتصادي.

### \* \*

تأثر الاقتصاد الغربي في أواخر القرن الثامن عشر، وفي أوائل القرن التاسع عشر بالمبادىء التي نادى بها اقتصادى بريطاني مسهور هو (اَدم سميث) (١) ومن أهم ما ذهب اليه هذا الاقتصادى: القول بأن الثروة مفهوم مادى خالص. والقول بأن الاصل في كل معاملة أن تكون بطبيعتها عادلة وأنه من العسير أن نتصور معاملة لا يخرج منها الطرفان بخير يعود على كل منها.

<sup>(</sup>١) أستاذ للمنطق والفلسفة أصدر كتاباً مشهوراً « ثروة الأمم في سنة ١٧٧٦ ويعتبر هذا الاستاذ مؤسس المدرسة الفكرية الاقتصادية التي يطلق عليها « المدرسة التقليدية » .

أثبتت التجارب خلال بضع عشرات من السنين التي تلت ظهور آراء (آدم سميث) أن أقواله إما أن تكون نظرية خالصة تصع في كوكب آخر، أو تكون غير صائبة اطلاقاً. وظهر من الكتاب من يعارضه فيا قدم به من رأى حول الثروة والمعاملات وعدالتها التلقائية.

عرض الأراء بعض مفكرى القرن الثامن عشر والتاسع عشر وتكنى الإشارة هنا إلى بعض آثار الفكر الاقتصادى الذى جاء في أعقاب (آدم سميت) على الفور، لعدد محدود من مفكرى ذلك العصر. والواقع أن عدداً كبيراً من المفكرين قد أسهموا في بحث الثروة والمعاملات بحثاً وافياً... وكان منهم الفلاسفة وأساتذة الاقتصاد ورجال الحكم والعلم في وقت معاً. ولكننا سنشير إلى عدد قليل من أصحاب الرأى في ذلك العصر، الذين دعوا إلى أنظمة أكثر ملاءمة للتطور الذى شهدوه، وما ترتب عليه من ازدياد الحالة سوءاً عا كانت عليه قبل توفيق الإنسان إلى تسخير الطاقة، واخستراع الآلة، وتجميع رؤوس الأموال الكبيرة... وعالج كل منهم قضية التفاوت في الثروة والدخل، والآثار الاقتصاد ية والاجتاعية للنهم إلى المال، وما يترتب عليه من اعتصار الفقير وإضعافه ... ومن هؤلاء:

## ( أدم مولر ۱۸۷۹ Adam Mulier )

كان لاراء (مولر) السياسية أثرها الواضح على تفكيره الاقتصادى، فقد قال بأنه لا كيان للفرد بدون الدولة ـ في نظر مولر

- إلا لمواجهة حاجة عليا ، وهي تحقيق التعاون المستمر فيا بين أفراد الجيل الواحد . وخلص من ذلك إلى القول بأن الدولة هي التعبير الجاعي لهذا التعاون ، ونظر إليها على أنها كائن طبيعي حي .

واستناداً إلى هذا النظر هاجم ( مولر ) الملكية الفردية المطلقة ، لأنه رأى في الاعتراف بهما إذكاء لنهم الحيازة ، وما من سبيل إلى اشباع هذا النهم بأية ثروة مهما عظم شأنها .

ومن رأيه، أن الاعتراف بحق الفرد في التملك إنما يكون على أساس التسليم بنزوله عها يملك للدولة، إذا اقتضت المصلحة العامة ذلك.

ولم يعتبر (مولر) « الأرض والعمل ورأس المال » عناصر إنتاج وإنما رأى هذه العناصر على أنها ( الطبيعة والانسان والماضى ) وأدخل في الماضى رأس المال المادى والروحسى الذى تكون وتجمّع ، على نحو يساعد الفرد فيا يباشره من انتاج حاضر.

وقد تركت آراؤه آثاراً في النظر إلى الملكية الفردية وحق الدولة على الملك الخاص والتعاون فيا بين أفراد الجيل الواحد، وتعاون الاجيال.

كما ألق على المجمع من رأس المال \_ فى وقت معين \_ نظرة فاحصة تجعل منه قدراً مادياً وقدراً معنوياً ، وتربط ما بينه وبين تتابع جهود الأجيال فى بناء مقومات الرفاهة الاقتصادية للمجتمع المعين ، وللجنس البشرى بوجه عام .

### فردریك لست ۱۸٤٦ - ۱۷۸۹ Frederic List

يتفق (لست) مع (مولر) في نقده للهادية الصرفة التي تتسم بها أراء سميث. ولم يكن عيل إلى رأى (آدم سميث) بشان النشاط الاقتصادى (وقد اتسم بالمادية الخالصة) حين قرر بأن القيمة إنما تكون في التبادل . . . وقال بأن الفرد قد يمتلك الثروة ، ولكنه مادام لا يملك القدرة على زيادة قوة الإنتاج فيها عها يستهلكه منها ، فإن الثروة تفني ويعود الفرد فقيراً . ويستطرد إلى القول بأنه لا ينبغي توجيه البحث الاقتصادى إلى الثروة في حد ذاتها ، كموجود مادى ـ وإنما يكون توجيه البحث إلى تنمية القوة المنتجمة للثروة . وتتأثر هذه القوة بعوامل كثيرة لا تتصل بالانتاج مباشرة ، ومنها الدين المسيحي ، وإلغاء العبودية ، وورائة العرش ، واختراع الطباعة ، والصحافة ، والبريد ، والنقود ، والمقاييس ، والموازين ، وطرق المواصلات ، وغيرها من العوامل ذات الصبغة القومية العامة .

أدخل (لست) إذن، كل ما تقدم ذكره ضمن الموارد الفعالة في القوى الانتاجية، وهي من انتاج الأجيال السابقة، أو مما تركته للاجيال المتعاقبة، ومن ثم فإنها تعد رأس المال الذي تجمع لجيل حاضر بجهود أجيال سابقة.

وبدلك تحدد الطاقة الانتاجية لجيل حاضر، بمدى قدرته على الإفادة مما تركه السلف، وبمدى قدرته أيضاً على الاضافة إلى ما ورثه.

ولم يؤمن بإمكان الوصول إلى حرية التجارة ، ولذلك قرر بأنه يتعين النظر إلى التجارة ، على اساس من واقع الامر ، فالفرد ينشط ويتعامل في نطاق محلى وفي نطاق عالمي ، وتقف الدولة بين الفسرد وبين العالم . . ولذلك يجب أن ننظر إلى الافراد لا كمنتجين ومستهلكين فحسب وإنما كمواطنين تتأثر قدرتهم على الانتاج بمدى التنظيم الاجتاعي والسياسي للدولة التي ينتمون اليها .

ورأى (لست) أن وظيفة علم الاقتصاد هي العمل على تحقيق التقدم الاقتصادي للمجتمع كله (أو للدولة)، ولذلك . . من الخطأ فصل الاقتصاد عن السياسة، إذ لا يجوز للدولة أن تقف مكتوفة الايدى دون حماية القوة الانتاجية الكامنة فيها، ومن ذلك حماية جماهير الناس بوصفهم من عوامل القوة الانتاجية في المجتمع . سيسموندي المحتال الم

كان (سيسموندى) من أنصار (آدم سميث)، ولكن هذا لم يمنعه من النقد والقول ببعض الآراء التي خالفت ما ذهب إليه سميث، ومن أهم ما أناره في هذا الشأن:

ارتيابه في القول بأن ( سعى الفرد لتحقيق مصلحته الذاتية يعود على الجتمع كله بالخير ).

كها رفض (سيسموندى) أيضاً: أن ينظر إلى الثروة على أنها مفهوم مادى خالص، وقال بأنها مفهوم يقاس بمدى ما محققه من رفاهة انسانية.

وخالف أنصار المذهب التقليدي في نظرهم إلى علم الاقتصاد. ١٤٨

على أنه علم يستمد قواعده من ظاهرات مادية تثبت صحتها ، واراد أن يستخلص قواعد الاقتصاد من النتائج التي سجلها التاريخ . ولهذا يعتبر من أنصار المذهب التاريخي .

وقد استوقف نظره ، ما خالط التقدم الصناعى ، والانتاج الكبير في كل من انجلترا وفرنسا ، من مظاهر سوء الحال للطبقة العاملة ، وتوالى الأزمات ، فوجه نقده إلى الوسائل والأهداف كما وجهه إلى النتائج العلمية لتعاليم آدم سميث .

ورأى أن علم الاقتصاد من علوم الخلق، ذات الصلات الوثيقة بجميع مظاهر الحياة الاجتاعية، ومن ثم فهو يستمد مادته من المشاهدة والتجربة، وما وعاه من نتائج التطبيق.

وهكذا يكن القول بأن (سيسموندى) لا ينفذ إلى نقد المذهب التقليدى (الذى أسسه آدم سميث) من ثغرة في منطقه، وإغا من ظاهرة أثبتها التاريخ مراراً وتكراراً، وهي الفسرق الكبير بين المقدمات والنتائج، ومن ثم عنى في دراسته لوظيفة علم الاقتصاد، بالكشف عن آثار النظم الاجتاعية والسياسية على الرفاهية الاقتصادية للشعوب.

ثم تابع (سيسموندى) نظرته إلى الثروة على أنها مفهوم يتصل بتحقيق الرفاهة للجنس البشرى وقال بأنه يتعين العمل على وضع نظرية عادلة للتوزيع تلتى من العناية والاهتام ما تلقاه نظرية الانتاج. ونعى على المذهب الفردى اهتامه البالغ بالانتاج. كها نعمى عليه أيضاً القول بأن زيادة الانتاج لا تحمل في طياتها شراً، نظراً،

إلى نشاط جهاز الثمن وقدرته على تحقيق التوازن الاقتصادى...

وقال بأن مسألة زيادة الانتاج \_ مجسردة عن بقية الاعتبارات \_ تنطوى على خطورة بالغة ، لأنه ما لم تصحبها زيادة ممائلة في رغبات الأفراد وفي طلبهم الفعال ، فإن هذا يؤدى إلى أزمات وفرة الانتاج ، ومن ثم إلى الكساد والبطالة وإفلاس المشروعات وضياع رؤوس الأموال .

كما قال بأن المنافسة الحرة الطليقة تقضى على الضعفاء، وأن مساوى، التنافس وحرية التجارة، تقع على عاتق الطبقة العاملة التي تتعرض لأسوأ صور الاستغلال والعبودية، ولهذا طالب بتدخل الدولة، لإلزام أصحاب الأعمال بكفالة العيش للطبقة العاملة جميعها، فضلاً عن كفالة العيش للمشتغلين فعلاً بالإنتاج.

ورأى أن زيادة السكان عبء ترزح تحته الطبقات العاملة، واقترح النظر في ايجاد صور مناسبة من التعاون والتضامن بين العال وأصحاب الأعال، دون الاخلال بمبدأى حرية الفرد والملكية الخاصة. ولم يسلم بالأسس التي قامت عليها تعاليم (آدم سميث) من حيث التوافق بين صالح الفرد وصالح الجهاعة، وطالب بتدخيل الدولة تدخلاً إيجابياً يكون من شأنه زيادة نصيب العال من الدخل الأهلى، وأسس اقتراحه هذا على النظرية الاقتصادية، حين قرر بأنه يعمل على تحقيق التوازن بين الانتاج كأثر للتقدم الفيني من ناحية، وتزايد القدرة الشرائية، ممثلة في الطلب الفعال الذي يجيء من المستهلكين من ناحية أخرى.

هذه صورة سريعة لتطور الفكر الاقتصادى فى أوائل القسرن التاسع عشر وقد تأثر الكتاب الذين تقدم ذكرهم بأحداث التاريخ التى عاصروها أو سبقتهم بقليل، وامتدت آثارها إلى وقتهم.

ويدور تفكيرهم حول قضية كلية تتلخص في أن الثروة لا تطلب لذاتها وإنما لتحقيق الرفاهة . وأنه لا ينبغي للدولة أن تسلم بما يسمى الحرية المطلقة للفرد ، إذ أن هذا الفرد الذي ينسط ويربح . . . ما كان له أن يصل إلى شيء من ذلك لولا التاريخ الذي تجمعت آثاره وانتهت إليه في صورة مقومات مادية ومعنوية ، ولولا المجتمع والنظام اللذان يعيش الفرد المنتج في ظلها وبفضلها .

وجوهر هذه الدعوة يتلخص في ضبط المعاملات والأحداث الجارية، على نحو يغير بالطريق السلمي البطيء، ما بين طبقات الناس من صلات ونسب، وكانوا بجهودهم يريدون أن يدرأوا تجمع أسباب الانقلاب الثوري العنيف.

وفيا بين القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ظهرت أيضاً حركة تعاونية غريبة دعت إلى إنساء محلات أو مستعمرات يعيش في كل منها مجتمع صغير، وحاولت هذه الدعوة أن تناهض تجمع الثروة في ظل الثورة الصناعية، ولكنها فشلت إلى ما يقرب من سنة ١٨٤٤ لأنها كانت تقاوم اتجاه العصر، إذ كان الاتجاه إلى تجمع وحدات الانتاج وتضخم الثروات، وما كان لدعوة أن تستجاب في ظروف كهذه وهي تفترض امكان تقسيم المجتمع إلى طوائف صغيرة تعيش في شبه عزلة وبوسائل العصور الأولى.

ومن الغريب أن هذا التعاون الغربي، الذى تنكر للديانات ولبعض الأوضاع الاجتاعية المستقرة، كنظام الأسرة وعقد الزواج . . . من الغريب أن هذه الدعوة \_ التي قامت للحد من سلطان رأس المال \_ لم تسعفها فلسفتها الخاصة بمقومات تطيل بقاءها ، إذ اعترفت برأس المال والفائدة المحدودة من سنة ١٨١٣، ثم فشلت مع ذلك ، ثم عادت متواضعة من سنة ١٨٤٤ ، واقتصرت على تنظيم الاستهلاك وأخلت ميدان الفكر الاقتصادى لطائفة أخرى من المفكرين الذين هالهم استمرار سوء الحال ، ومن ثم جنحوا إلى الدعوة السافرة لهدم البناء وتقويضه . . .

لقد كان المفكرون من أمثال (مولر)، (ولست)، (وسيسموندى) يدعون للتطوير السلمى البطىء، خشية تجمع أسباب الثورات العنيفة، ولكن الطبقات الحاكمة والقادرة كانت فى شغل شاغل، بجمع المال، ومد النفوذ والسلطان عبر البحار، وتنظيم المشروعات الضخمة وبناء المستعمرات... ولم تشخل الاصلاحات الاجتاعية من وقت أولى الأمر قدراً يذكر، حتى تفاقت حركات العال، وظهرت الآراء العنيفة كآراء (كارل ماركس)، وقد تطورت بعد ذلك، وهاجرت من الجمتمع الصناعى فى غرب ألمانيا (فى أواخر القرن التاسيع عشر) إلى المجتمع الزراعى فى روسيا القيصرية، ومهدت هذه الأحداث لظهور الشيوعية المعروفة الم

وإن كانت الاشتراكية قد مهدت لها أيضاً ، إذ خالطت دعوة المصلحين من رجال الفلسفة والاقتصاد طوال القرن التاسع عشر.

ورث القسرن العشرون تراثاً فكرياً زاد فيه الخسلاف . . . إذ لم تسفر تطورات القسرن التاسع عشر عن الوصول إلى أوضاع اقتصادية سليمة تنظم علاقات بعض الناس ببعض . ومن ثم استمرت الحال ، وتتابع ظهور المدارس الفكرية ومن أهمها ما يعرف بالمدرسة الامريكية التي كان لها شأن في تطور الفكر الاقتصادى من أوائل القرن العشرين بصفة خاصة ، ومن رجال هذه المدرسة ( فبلن ) . وفيا يلى طرف من آرائه :

## ثورشن فبلن كالمستحدد ١٨٥٧ - ١٩٢٩

في الوقت الذي بدأ فيه ( فبلن ) دراسته ، كان الاقتصاديون من أساتذة الجامعات في ألمانيا يدخلون المنهج التاريخي ( الذي نادى به أمثال ( مولر ) و ( لسبت ) و ( سيسموندى ) في دراسية علم الاقتصاد ، ومنهم من ألق ظلاً كثيفاً من الريب على وجود قوانين طبيعية تحكم سلوك الانسان حال تدبير معاشه . ومن ثم فقد استمد هؤلاء مادة البحث في علم الاقتصاد من تعاقب الظروف السائدة ، وأسسوا نظرتهم إلى هذا العلم بوصفه تعبيراً عن رأى معين مسلم به ، لا بحناً في ظاهرات مادية تستمد ثباتها من الطبيعية . ومن هؤلاء : كارل نيس ، وشمولر ، وسمبارت ، وويبر . الذين أسسهموا في إمداد الفكر الاقتصادي بنزعة البحث التاريخي ، وتقسديم فكرة إمداد الفكر الاقتصادي بنزعة البحث التاريخي ، وتقسديم فكرة الرفاهة والعوامل النفسية ، حال النظر في وظيفة علم الاقتصاد . وتأثر تلاميذ هذه المدرسة إلى حد بعيد ، بما استجد من آراء أضيفت إلى مقترحات من كتب في أوائل القرن التاسيع عشر ،

والربع الأول من القرن العشرين. ومن هؤلاء الذين تأثروا بتطوير الفكر الاقتصادى خبلال القرن التاسم عشر وأوائل العشرين، الاقتصادى الامريكي ( فبلن ).

وجه ( فبلن ) نقده اللاذع إلى المعايير الاجتاعية التي تحسدد سلوك الأفراد في ظل النظام الرأسمالي الخالص، وقال:

بأنه إذا جرد هذا النظام مما تقنع به من ستار براق ، لظهر على حقيقته ، وما هو \_ في تقدير فبلن \_ إلا صورة مكررة من سابقتها التي سادت الجهاعات البربرية . . . وقال بأن النظام النقدى وما يصاحبه من صراع على تجميع الثروات ، يؤدى إلى تكرار العمليات التي مارسها الانسان في عصور الهمجية الأولى ، من بطش وسلب واكتناز . ووصف الطبقة العالية التي عاصرها بأنها طبقة مميزة بالإعفاء من بذل الجهود .

وبأنها وصلت إلى مركز الصدارة فى المجتمع الصناعى بأساليب تتسم بالوحشية، وبالحرص على المصلحة الذاتية، وإيثار الأهل والعشيرة والأعوان، والتذرع بالاحتيال أو بالقوة الغاشمة فى سبيل تحقيق المصالح الفردية، ممثلة فى سبحق المنافسين، واكتساح الأسواق، وجمع الثروات، وتثميرها، والحرص الشديد على كل من الأصل والثرة بصرف النظر عن الآثار الاجتاعية.

وبهـذا الأسـلوب ذاته هاجـم المشروعات الصــناعية والتنظيات الاحتكارية .

وقال بأن الأصل في قيام الصناعة وفي تقدمها ، حين تستخدم

أحدث الأساليب الفنية والادارية، إنما هو انتاج ما يحتاج إليه كل الناس، من طيبات تشبع الحاجات.

ولكن رجال الأعال حولوا هذه المشروعات إلى أدوات للسيطرة على الانتاج، بقصد امتصاص المال، ولو أدى ذلك إلى تضييق الأرزاق. ومن رأى ( فبلن ) أن كسب المال الوفير يتعارض مع الانتاج المؤدى للرفاهة . . . لأن تحقيق الثراء الضخم يكون عادة بالحد من الانتاج أو بالتحكم فيه . ويضيف أن الحصول على الثروة كثيراً ما يجرى رضاء وبسرعة بالفة في ظل النظام الرأسمالي ، دون الاشتفال بالانتاج ، أو بالتجارة بمعناها التقليدى وإنما بحيازة المستندات الدالة على الملكية ، وتكريس الوقت والحيلة لأعمال السمسرة والوساطة في نقبل شهادات ملكية السلع ، وفي الأوراق المالية واحتكار الأسبواق واصطناع الأزمات لتحقيق الأرباح الفاحشة .

ومن رأى ( فبلن ) أن الصراع الذى تدور رحاه فى ظل النظام الرأسمالى ، ليس فى حقيقته صراعاً بين العبال ، كطبقة بميزة ، وأرباب الأعبال كطبقة أخرى ، على نحو ما صوره كارل ماركس ، وإنما هو صراع بين الغرائز: فالعمل سلوك ظاهرى يجد جدوته المتقدة فى تشبث الفرد بالبقاء وأما اجتناء الربع ، فسلوك آخر يجد أصله فى غريزة التملك (Aquistion Incentive) وفيا بين هذه الدوافع النفسية بأصولها وبفروعها ، تنازع ، يرى فيه ( فبلن ) تفسيراً للصراع الذى يبدو وكأنه طبق . . .

ذلك أنه رأى الفراغ الخيف الذى يفصل بين السلوك الاقتصادى الفعلى للافراد فى ظل الرأسمالية، وبين المنطق الرصين الذى يبدو صادقاً وبريئاً، عندما تجرى على مقتضاه أقوال المدافعين عنها، والداعين إلى اعتناقها. ورأى أنه فى ظل النظام الرأسمالى قد استبعدت الملكات والعقول، وحيل بين الفهم الواعى من جهة، وبين التطبيق العلمى من جهة أخرى، أن يكونا على اتفاق يؤدى إلى رفاهة الانسان... مع أنه من شأن التقدم الذى حققته الحضارتان المادية والفكرية، أن تكون هذه الرفاهة أقرب منالاً مما كانت عليه فى عهود سابقة على التقدم الفنى المعاصر.

ورأى أن علم الاقتصاد، كمجموعة قوانين تحكم نظاماً أبدياً ... قد انقضى، لأنه لا يأخذ في حسابه ظاهرة التطور، ولأنه لا وجمود في عالم الحقيقة لنظام اقتصادى ثابت يمكن أن تستنبط منه ، أو توضع من أجل تحقيقه ، قوانين ثابتة تصح على البرهنة في كل الظروف .

ولئن كانت كتابات (كارل ماركس) قد سبقت ظهور (قبلن)، إلا أن اقتصاديات (كارل ماركس) كانت تقليدية، كما أن التطور الاجتاعى الذى أدخله فى حسابه كان أشبه بالتطور الطبيعسى للكائنات الحية، التى تخضع حال تطورها لنستى ثابت لا ينحرف ولا يلين، حتى يصل التطور بالكائن إلى غاية مقدّرة له من قبل، أو مقدّرة عليه.

وفى رأى ( فبلن ) أن التطور الاجتماعي الذي تمر به الأجيال.

ليس من قبيل ما تقدم ذكره من تطور معين ، في ضوء ما يسود هذا المجتمع من نماذج ثقافية .

ويعلل ذلك بقوله: (ان السلوك الانساني هو وليد الصرح الاجتاعي والقيم التي تحكمه، ومن ثم يتميّن حصر البحث العلمي لهذا السلوك في دراسة المؤثرات التي تنبعث من الصرح الاجتاعي، ومن القيم التي تحكمه، على نحو يؤثر في السلوك ويشكله حال خروجه إلى عالم الحقيقة) (١).

ولا تزال المدارس الفكرية تطالعنا في كل يوم بجديد، ولا تزال المدرسة الامريكية ناشطة، وكذا المدرسة البريطانية بصفة خاصة. وللكتلة الشرقية مذهبها المعروف، وقد خرجت علينا جامعة كيمبردج بآراء جديدة للأستاذ (والت ويتان روستو ا ناقش فيها من جديد مذهب (كارل ماركس ا وهو يعارض الملكية ورأس المال والفائدة. وكان ذلك في سنة ١٩٥٩ ولا يزالون يختلفون.

كان من شأن هذه الجهود المتصلة خللال قرنين كاملين من أواسط القرن الثامن عشر إلى وقتنا هذا أن تبلورت بعض القضايا الكلية وظفرت بقدر كبير من الاتفاق، على الرغم من استمرار الجدل حول التفصيلات، وعلى الرغم أيضا من اختلاف المذاهب الاقتصادية ومن ذلك:

<sup>(</sup>١) راجع: المشكلات الاقتصادية، للدكتور عبد العزيز مرعى والاستاذ عيسى عبده ابراهيم.

- العدول عن القول بأن الثروة مفهوم مادى خالص ، إلى القول بأنها مفهوم تخالطه فكرة اجتاعية تهدف إلى تحقيق الرفاهة .
- ٢ ـ تهذيب المنطق الذى تستند إليه الملكية الفردية فى تبرير اعتراف المجتمع بها، بحيث أصبحت هذه الملكية وظيفة اجتاعية، تفرض على المالك أن يضيف إلى القوة الانتاجية لثروته قدراً يزيد على ما يصيب هذه القوة من نقص بسبب الاستبلاك.
- " ـ الاستبعاد لبعض النظريات التقليدية، كالقسول بحتمية تحقيق الخير للفرد كنتيجة آلية لسعى فرد آخر إلى تحقيق مصلحته الذاتية. واسستبعاد بعض قواعد النظرية الحسدية، كحتمية التوازن الآلى، نتيجة لتفاعل عوامل الطلب والعرض على رأس المال والعمل وإحسلال الاعتبارات الاجتاعية المتطورة فيا ينشأ بين الناس من علاقات اقتصادية، محل اطسلاق العوامل الطبيعية على سجيتها لترقى أنارها.
- ٤ ـ التسليم بأن النظام الاقتصادى هو مفهوم نسبى يستمد وجوده من المجتمع ويتأثر بالغاذج التقافية التى تسود فيه، واستبعاد فكرة النظام الاقتصادى الثابت.
- ٥ ـ تهذيب فكرة الحرية الفردية بما استقر للدولة من حسق تحمل
   المسئولية عن تحقيق التعاون فيا بين أفراد الجيل المعين،
   واتصال التعاون على الأجيال المتعاقبة.

٦ ـ الاعتراف بالمنهج التاريخي، كأسلوب علمي لإمداد علم
 الاقتصاد بمادته المتطورة، ولتقدير صحة القواعد المستقرة في
 زمن ما، في ضوء النتائج التي تترتب على تطبيقها.

#### \* \* \*

ومن جملة هذه الآراء المركزة ، التي انتهى إليها الجدل ، يتضع أن رفاهة المجتمع (ككل) مقدمة على ما عداها من الاعتبارات ، بما في ذلك نظرة الفرد إلى الملكية على أنها حتى استبدادى مطلق ، يجيز للفرد أن يتشبث بالأصل وبالقرة جيعاً ، وإن أدى ذلك إلى إرهاق الضعيف أو المكدود والمحروم ، وهو عادة من يحتاج إلى القرض ، أيا كان نوع العقد المبرم بسببه بين الدائن والمدين .

### \* \* \*

# غاذج من ثقافة الإسلام:

نعود الآن إلى ثقافة أقدم وأثبت من كل ما قدمناه . . . ونتساءل الله على جاء الاسلام خلواً من النماذج الثقافية التي تحكم سلوك الفرد حال بيد معاشه ؟ وبعبارة أخرى : ما دمنا قد وصلنا إلى تتبع الفكر الاقتصادى حتى انتهى في القرن العشرين إلى ما قالت به المدرسة الأمريكية ، متابعة في ذلك ما نادى به رجال الفكر الفلسني والاقتصادى في القرن التاسع عشر . . . فإن لنا الآن أن نتساءل المل عنى القرآن الكريم ، والسنة المطهرة ، واجتهاد الأولين ، بتقرير هل عنى القرآن الكريم ، والسنة المطهرة ، واجتهاد الأولين ، بتقرير

المبادىء الثابتة التى تؤلف فى جلتها غوذجاً ثقافياً راثعاً للمعاملات بين الناس؟ وإذا ظهر من التأمل فى بعض ما بين أيدينا من ثروة فكرية . . . أن الاسلام قد قرر من المبادىء ما لم يصل إليه بعد تطوير الفكر الاقتصادى فى الغرب . . . وأن هذه المبادىء التى قررها الاسلام ، قد تفردت بالكمال والثبات جميعاً . . . فهل يجوز لنا أن نغفل هذا التراث ، بحكم الولاء السلبي لبلاد انغمست فى المادية إلى حد أزعج المصلحين ورجال الفكر من أواخر القرن الثامن عشر إلى الآن ، ولم يصلوا بعد فى اجتهادهم إلى بعض الكمال الذى قرره الإسلام ؟ . . . هذا هو السؤال الذى أتعرض لبعض مقومات الاجابة عنه ، دون ادعاء توفية البحث حقه . . .

سأعرض أولاً لأروع مثل ضربه الاسلام في خصــوص الثروة ومدى الحرص عليها وتسخيرها لتحقيق الرفاهة:

ساعرض لنوذج انسانى خالص يبيّن لنا نوعاً أو غطاً من أغاط الصلات التى يقررها الاسلام فيا بين أفراد الجتمع الواحد، ومن ثم بين أفراد الناس وطوائفهم وجماعاتهم بوجه عام.

وإنه لمثل يملك على النفس مسالك التفكير، ولا يملك الباحث حياله إلا أن يستجد لله حمداً وشكراً على ما قرره من أوضاع سليمة، لا يصح البناء الاقتصادى إلا عليها...

# وحدانية الله أسمى الغايات

يقول الله سبحانه وتعالى: «إنّ الله لا يغفر أن يشرك به، ويغفر ما دون ذلك لمن يشماء» (١).

ومن ثم كان الشرك أكبر الكبائر. ولا ينازعه في هذا الدرك إلا الغرور. لأن الغرور قد أدى بإبليس إلى عصيان أمر ربه، حين أجاب بقوله: « أنا خير منه، خلقتني من نار وخلقته من طين » (٢)

الشرك بالله إذن هو أكبر الكبائر ومع ذلك فلننظر إلى هذه الآيات الكريمة ،

« ووصيّنا الانسان بوالديه حسناً ، وإن جاهداك لتشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها إلّى مرجعكم فأنّبتُكم بما من كنتم تعملون » (٣).

# صلة الرحم أهم لبنة في بناء المجتمعات

وقوله تعالى: « ووصينا الإنسان بوالديه ، حملته أمه وهناً على وهن ، وفصاله فى عامين ، أن أشكر لى ولوالديك ، إلَى المصير . وإن جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها ،

<sup>(</sup>١) الآية ٤٨ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٦ من سورة ص.

<sup>(</sup>٣) الآية ٨ من سورة العنكبوت.

وصاحبها في الدنيا معروفاً، واتَّبع سسبيل من أناب إلَّى، ثم إلَّى مرجعكم فأنَّبتُكم بما كنتم تعملون »(١).

القرآن يوصى الانسان بوالديه خيراً، ويوصيه أن يصاحبها فى الدنيا معروفاً حتى وإن جاهداه على أن يقترف الكبيرة التى لا تغتفر. وهى الشرك بالله.

وما هو المعروف؟ أهو مجرد التحية أو كفّ الأذى؟ أم هو صلة الرحم، ودفع الأذى، والإمداد بما يدفع العوز، أو يقسيم الأود ويحفظ ماء الوجه...؟

القرآن إذن يوصى الأنسان بالمعاملة الرحيمة الخيرة مع الوالدين، حتى وإن جاهداه على أن يشرك بالله ما ليس له به علم. ولفظة الجماهدة هنا لا تشير إلى الدعوة بالحكمة والموعظة الحسسنة، ولا الدعوة بالفلظة والعنف، وإنما تشير هذه اللفظة إلى كل ما يرمز إليه الجهاد والمجاهدة من قسوة وخشونة وإكراه...

فإن فعل الوالدان بولدها شيئاً من ذلك، فا موقفه ؟ « فلا تطعها » وهل يصبح فى الفهم أسلوب فى معاملة الوالدين ( وإن كانا من الكفار ) أرق من هذا الأسلوب ؟ . . . لم يقل الكتاب الكريم بالعصيان ولا يشتق عصا الطاعة ، ولا بالمعاملة بالمثل ، وإنما قال فقط « فلا تطعها » ثم أردف بعد ذلك مباشرة " وصاحبها فى الدنيا معروفاً » . . . لا أريد أن أطيل ، لأن الحديث محدد . . .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤ ، ١٥ من سورة لقيان.

ولكنى أقول: بأننى أثير من القضايا أخطر ما عرض للفكر البشرى، وأطلب نفسى والقراء بمعاودة النظر فى نوع الصلة التى تقررها هذه التوصية.

وللباحث أن يتساءل: أهى صلة أساسها الأثرة والفناء في حب المال؟ أهى صلة قوامها المادية الخالصة والنظر إلى الثروة على أنها مفهوم مادى خالص يعض عليه المالك بالنواجز، ومن ثم يقتضى الأصل ويقتنص الثمرة دون مراعاة لأى اعتبار اجتاعى يشيع الحبة بين الناس؟. أم هى صلة مبرّأة من كل عيب وداعية إلى اقامة المجتمع على أساس من المودة والمصروف، حتى وإن كان بين أفراد الأسرة الواحدة خلاف في الرأى حول الدين...

وحين تقوم الصلات بين أفراد الأسرة الواحدة على أسس من هذا النوذج الانسانى البالغ السمو، فعلى أية صورة يجسىء المجتمع . . . ونحسن نعلم بأن المجتمع هو جملة من الأسرات . . . فا الأسرة إلا اللبنة الواحدة التي يتألف من تكرارها كل مجتمع آخذ قدر من الحضارة . . .

#### \* \* \*

الانفاق أمر إلهي، فالمال مال الله، ونحن مستخلفون فيه

تطور الفكر الفلسني والاقتصادى خلال قرنين كاملين، ووصل أخيراً إلى القول بأن الملكية ليست حقاً استبدادياً مطلقاً ، وإنما هي وظيفة اجتاعية .

وفى هذا تفصيل، أشرنا إلى لمحة منه فيا تقدم من قول، فلننظر إذن إلى هذا القول القديم الذي لا يقبل التطور ولا التطوير...

« امنوا بالله ورسوله ، وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه . فالذين آمنوا منكم وأنفقوا لهم أجر كبير » (١).

القسران إذن يدعو إلى أن نؤمن بالله ورسوله، ثم يتبع ذلك مباشرة توصية بالانفاق، ثم يصف المال وموضعه من الذمة المالية للفرد بعبارة بالغة الدلالة إذ يقرر:

« مما جعلكم مستخلفين فيه » فالمال إذن مال الله ، والفضل منه وإليه . وما الانسان إلا خليفة فيا عهد به إليه من ثروة أو إيراد أو جاه ، والانسان مكلف ومأمور بأن ينفق مما هو مستخلف فيه من مال .

فا هو الجديد الذى جاء به تطوير الفكر الاقتصادى والفلسنى فى القرنين الأخيرين ، حين وصل فى آخر مراحل الاجتهاد إلى القول بأن الملكية وظيفة اجتاعية ؟

وأى التعبيرين أولى بالتقديم، وأيها أدعى إلى يقظة الضمير وخشية الحساب يوم لا ينفع مال ولا بنون:

القول بأن الملكية وظيفة اجتاعية كها قرر الفكر الانساني بعد طول عناء ؟

أم القرآن الذي يشير إلى أن يد الانسان عارضة ، ومصيرها إلى

<sup>(</sup>١) الآية ٧ من سورة الحديد.

زوال، وملكيته نوع من الخسلافة، ومن ثم فهسو مسئول أمام من استخلفه ؟.

على أن الاسلام لا يلق أدنى ريب أو شك على ملكية الفسرد، بدليل قول الله تعالى فى خطابه للمرابين «وإن تبتم فلكم رؤس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون (٢) »... فإذا كان القرآن يقرر ملكية المرابى لرأسماله إن تاب، فكيف نرتاب لحيظة فى آنه يقسرر الملكية الفردية لغير المرابى؟

لقد جهد رجال الفكر الغربي طويلاً في القرنين الأخديرين في مناقشة الملكية . . . لسبب واحد هو ضيقهم بما تودى إليه من أثرة وتضعيف مستمر للثمرات إلى حد إرهاق الضعفاء ، ومن ثم هاجوا هذه الملكية كحل أخير لإلغاء الثمرة الباغية ، ومن أقسى صورها الربا في كل درجاته . . .

أما الاسلام، فقد نظم الملكية ونظم الثمرات على نحو يكفسل انسياب الأرزاق بين الناس بأسلوب يقرب من الفسروق بين الثروات والايرادات، وهذا وضع يجيىء على خلاف المعاملات الربوية تماماً. ولهذا كان الربا ظلماً ومقتاً وساء سبيلاً.

# وصايا إلهية بالاضافة إلى الحقوق المفروضة

ثم انظر إلى حملة هذه النماذج الرائعة التي تجبىء بالاضمافة إلى الحقوق المترتبة على المعاملات المشروعة. وبالاضافة إلى المواريث

<sup>(</sup>١) الآية ٢٧٩ من سورة البقرة.

ونحوها من أنظمة تحكم الصلات بين الناس على نحو يكفـل صـلاح الجتمع .

أقول: فلننظر إلى هذه الوصايا التي تستهدف التهـذيب والسـمو بالنوذج الثقافي لأحكام الاسلام، بالاضافة إلى الحقوق المفروضة.

قوله تعالى: «وإذا حضر القسمة أولو القربى واليتامى والساكين، فارزقوهم منه وقولوا لهم قولاً معروفاً » (١). وأود أن أقف برهة للتساؤل عن مدى ما في هذا التوجيه الإلهى من مراعاة المعاملة الخيرة السامية . . .

وقد أوصانا الله سبحانه وتعالى بأن نجعل لكل من الأقربين والمتامى والمساكين حظاً فيا تجرى قسمته من مال، وإن لم يكونوا من أصحاب الحقوق أصلاً. يوصينا الله سبحانه وتعالى بأن نتسامى عن فكرة المادية الخالصة حال النظر إلى المال، وأن نفهم أنه وسيلة لا غاية، وأن الثروة ليست مفهوماً مادياً خالصاً، وإنما هي مفهوم تخالطه فكرة تحقيق الرفاهة للمجتمع. وأولى الناس بالبر والاحسان في المعاملة، الأقربون، ومن حضر، من غيرهم كاليتامي والمساكين، قسمة مال حاضر...

أقف قليلاً لأتساءل عن كنه هذه الفلسفة التي تدعونا إلى أن نظر للمال نظرة عميقة بوصفه وسيلة إلى إسعاد الناس، لا مادة تطلب للإكتناز؟.

<sup>(</sup>١)الآية ٨ من سورة النساء.

وتدعونا إلى أن نفهم أن السعادة التي ندخلها على قلب محتاج، أو يتيم أو مسكين هي أصلح في تقرير الصلات بين أفراد المجتمع، من كل حيازة وملكية.

ثم أقف مرة أخرى عند قوله تعالى: « وقولوا لهم قولاً معروفاً ». وفي هذه الآية تنبيه وتحذير، مؤداها: أن يا عباد الله، إن فعلتم ما أوصيكم به من رزق الحاضرين لمجلس القسمة، فلا تتبعوا فعلكم الخير منا ولا أذى، بل قولوا لهم قولاً معروفاً، حال تقديم الحصة أو النصيب الذى رأيتم أن يكون لحاضر القسمة من غير ذوى الحقوق.

وهذه الوصية تذكرنا بقوله تعالى: « قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى » (١) ومؤدى هذه التوجيهات أن يتق الانسان ربه في معاملة الضعيف والمحتاج، إذا رأى أن يجرى عليه صدقة أو معونة، ولا يتعالى على من وصله بالمال، لأن في هذا الفعل أذى للنفس يذهب بكل أثر حسن لما أجراه المقتدر من صدقة أو مساعدة مالية.

## . . . ولليتامي عناية خاصة

على أن ذكر اليتامى فيا تقدم بيانه، يذكر بتوصيات أخسرى وردت فى كتاب الله العزيز، وكل منها تشير وتؤكد الإنسارة إلى العناية بأمر اليتيم، وتحذّر من ظلمه. ومن ذلك قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) الآية ٣٦٣ من سورة البقرة -

ومن ذلك أيضا ، حدب سيدنا الخضر على مال لغلامين يتيمين ، في قوله تعالى : « وأما الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة ، وكان تحته كغز لها . . . »(٢).

وفى تكرار العناية بأمر اليتيم، وفى ضرب الأمثال من قصص الأولين، كما كان من شأن سيدنا موسى مع الخضر... أقول بأن فى هذه العناية الخاصة بمركز اليتيم فى المجتمع، تحصيناً لصلة الضعيف الذى فقد أبويه أو فقد أحدهما بحيث أصبح كسير الجناح... تحصيناً لصلة هذا الضعيف بالمجتمع، وتقرير حق له على كل قادر.

وفى كل مجتمع يتامى، حتى فى زمن السلم، وفى أعقاب كل جهاد أو دفاع يكون هناك يتامى، والاسلام بما يقسره من غاذج ثقافية، يرعى من هم فى حاجة إلى رعاية المجتمع، ويوصى القادرين بأن ينظروا إلى هذه الأمور على أنها قواعد تصلح من شأن الناس جملة . . . ولا صلاح لهم إن هم تابعوا خصال الجاهلية من إسراف فى حب المال، وتطاحن فى سبيله، وحرص على أن يظلم القادر الضعيف . . .

وفي هذه الوصايا باليتيم أيضًا تحصين نفسي للمجاهدين، وقد

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ من سورة النشاء.

<sup>(</sup> ٢ ) الآية ٨٢ من سورة الكهف.

علموا بأن الاسلام لم يترك أبناءهم من بعدهم سدى، وإنما عنى بتقرير صلة اليتيم بكل مقتدر في نماذج شتى، قدمنا أمثلة قليلة منها.

وفى هذا ما يحمل الجناهد على مزيد من الاطمئنان حال جهاده، وإن كانت ثقته بالله كافية، إلا أنه مما يزيده ثباتاً... علمه بأن عياله لن يكونوا غرباء على المجتمع، بل لهم فيه مركز، وتربطهم بكل مؤمن قادر صلات ووشائج قررها القرآن الكريم.

رأينا في أقوال مفكرى القرن التاسع عشر \_ بصفة خاصة \_ ما ذهبوا إليه من أن رأس المال لا ينفصل عن التاريخ . وأن ملكية الفرد في زمن معلوم لا تنفصل عن الأحداث التي توالت وأسلمت إليه غرة جهود الأجيال السابقة ، وأن هذا المال ما كان ليسعد صاحبه لولا النظام الذي يسود الجتمع ، وعلى رأسه السلطة المسئولة أو الدولة .

ورتبوا على هذا كله حــق الدولة في أن تأخــذ هذا المال أو أن تغترف منه إن اقتضى الصالح العام ذلك.

ولقد انتهى تطور الفكر الاقتصادى فى القرن التاسع عشر إلى تقرير نماذج من القانون الوضعى، التى تنص على أن المال الخاص يكون، فى حالات بعينها، من حق الدولة. مادام هذا المال الخاص يتصل بتحقيق منفعة عامة، أو ينشط فى مجال احتكارى أو نحوه. ومن أقرب الأمثلة . . . ما جاء فى دستور ديجول (لفرنسا) عام 1927 وما نص عليه دستور الجمهورية العربية المتحدة فى سنة

ولكن الاسلام سبق إلى تقرير حق الدولة على المال الخاص لتحقيق الصالح العام، ولقد أشرنا إلى ذلك عند الكلام عن الاستخلاف. ثم نزيد الآن أن القرآن يقرر الأخذ من الاموال لتطهيرها وتزكيتها. وذلك في قوله تعالى:

«خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها، وصل عليهم، إن صلاتك سكن لهم، والله سميع عليم. ألم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة عن عباده ويأخذ الصدقات وأن الله هو التواب الرحميم، وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون، وستردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبّنكم بما كنتم تعملون» (١).

ويراد بكل من التزكية والتطهير \_ فيا نحن بصدده \_ إخراج حق الضعيف من جملة ما تجمع للمقتدر من مال ، لا يدرى إن كان فى تجمعه قد اشتمل على حق أو نصيب لحروم . . . ولا يدرى إن كان فى تجمعه هذا قد حمل فى طريقه إلى الغنى قطرات من أرزاق الناس هم فى أشد الحاجة اليها . . .

ولمزيد من البيان، نضرب مثلاً من حياتنا اليومية: انظر إلى ثرى يساهم في مرفق عام كمرفق المياه أو شركة لتكرير السكر، أو شركة لتقطير السبرتو ونحوه من وقود، يحتاج إليه الشعب الضعيف. انظر إلى قطرات الربح التي تتجمع لمرفق المياه حال استغلاله بمعرفة شركة، وربح منتج السكر وربح منتج الوقود...

<sup>(</sup>١) الآمات ١٠٣ - ١٠٤ - ١٠٥ من سورة التوبة.

لترى أنه يتألف من دريهات تعد بالألوف أو بالملايين، ويدفعها المسترون لهذه السلع، ومنهم من يفاضل بين كسرة الخبز وقطرات من الوقود يصلح بها شأن داره، أو يشيع بها بعض الضياء لولده أو لزوجه وهي بسبيل تدبير شئون الاسره وحين نطيل النظر إلى أمثلة من هذا الطراز يتضح لنا كيف يكون في الأخذ من الأموال تطهير وتزكية . . . إلا أن الاسلام سبق إلى تقرير هذا الحق، وثبت عليه على حين أن الفكر الاقتصادى الغربي لم يصل إلى مثل ذلك إلا بعد قرون من الظلمة الحالكة في العصور الوسطى وجهود مضنية من عهد المدرسة التاريخية التي نشطت في أوائل القرن التاسع عشر، وقد جئنا بطرف من أقوال مفكريها . . . كل ذلك بالاضافة إلى الزكاة وهي فريضة وفيها أبواب وفصول من البحث الذي يشهد للإسلام بكال التشريع . . .

ولكننا \_ فى حديثنا هذا \_ نسير إلى الغاذج الثقافية التى تتألف من جملة وصايا القرآن وتوجيهاته، دون التقيد بالفرائض والعبادات . . . فإن لهذه شأنها ولها موضعها من بحوث خاصة، لا يتسع لها المقام الآن .

#### \* \* \*

ثم لننظر إلى هذا النموذج السمح الكريم، في قوله تعالى: «... وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة، وأن تصدّقوا خدير لكم إن كنتم تعلمون، واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله، ثم توفى كل نفس

ما كسبت وهم لا يظلمون » (١).

يوصينا الحق تبارك وتعالى بإمهال المدين المعسر حتى يصيب من اليسر ما يمكن له من أداء دينه، وفي هذه التوصية رحمة بالمعسر، وفيها نمط من مراعاة الفضل حال المعاملة..

ولكن ، فلنتأمل قوله تعالى : « وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون » .

وهنا يسمو التوذج الاسلامى فوق ما يخطر على قلوب العلماء ، من معانى الترابط بين الناس في سبيل صلاح الجماعة ، على نحو ما حاول مفكرو القرن التاسع عشر . فاقة تعالى يقول بأنه حين يعلم الدائن من أمر مدينه عسراً وعجزاً فإن الإمهال وحده لا يسمو بتصرف الدائن إلى ما يوصى به الرحن من صور المعاملات الخيرة بين الناس ، وإنما يحسن الدائن صنعاً إذا هو ترك الدين وتصدق به على المدين . . . ثم ينبه إلى أن هذا خير للمجتمع . . . فكيف كان ذلك ؟ أفرأيت إلى المجتمع الذي يتراحم فيه الناس حتى تصلل المعاملات بينهم هذا المستوى الرفيع - هل يبق فيه حاقد أو ناقم يفكر في الانقلاب والثورات ؟؟ .

أفرأيت إلى مجتمع هذا شأنه، هل تتخلف فيه الجاهير عن نصرة الفرد إن حلت به كارثة: كأن تحترق داره أو زرعه، كما يحدث في الريف، حيث لا تتوفر أنظمة الاطفاء وهل يغيب عنا أن الانسان

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨١ من سورة البقرة.

بالفة مكانته من المجتمع، وبالفة قدرته وثروته ما يريد من مستويات . . . هذا الانسان هل يستغنى حقاً عن الكثرة المجاهدة الكادحة ؟

هذا قول يبدو وكأنه عاطني ، ولكن انظر إلى قواعد الاقتصاد وما تقرره :

إن التخفيف عن الضعفاء من المدينين وغيرهم فيه تمكين لهم من استثناف الكفاح في سبيل العيش . . . وكل مساعدة لهم تعود بالخير على المجتمع ، لأنه بالإبقاء عليهم ما يؤدى إلى اتساع السوق ووفرة الطلب على السلع وزيادة نشاط الأموال التي يشمرها أصحاب الأموال .

ومن ثم يكون التنازل عن الدين خيراً - آخر الأمر - للدائن الذي تركه، وهو يفيد من ذلك بأكثر من المدين الذي أعنى من دينه، على المدى الطويل ويصدق هذا القول على معاملات الأفراد، كما يصدق على معاملات الدول، وفي هذا تفصيل هام لا يتسع له المقام الآن،

\* \* \*

ثم إن الفاذج الثقافية التى جاء بها الكتاب الكريم، وجهت أجلّة الصحابة خير توجيه، وهدتهم إلى وضع القواعد التى تتفق مع اتجاه الاسلام إلى تقرير السلام في الجتمع. وقد ضربنا بعض الأمثال من فهم سيدنا عمر لبعض الآيات الكريمة (في المحاضرة الأولى) ونزيد

الآن طرفاً يسيراً من فهم الخليفة الثانى لقواعد الأخد من المقتدر لصالح الضعيف، ومن ذلك:

في وصايا سيدنا عمر بن الخطاب، كما في أساليبه الخاصة بإدارة شئون الأمة، أمثلة غير مسبوقة من حيث وضع القواعد الأساسية التي تكفسل قدراً عظياً من العسدالة الاجتاعية. ومن الأمثلة على ما نشير إليه: قول عمر: ( أوصى الخليفة من بعدى بتقوى الله... وأوصيه بأهل الامصار فإنهم رداء الاسلام، وغيظ العدو، وجباة المال، ألا يأخذ منهم إلا فضلهم عن رضى منهم، وأوصيه بالأعراب، فإنهم أصل العرب ومادة الاسلام، أن يأخذ من حواشي أموالهم فيرد على فقرائهم. وأوصيه بذمة الله وذمة رسوله عليه السلام أن يوفي لهم بعهدهم، وأن يقاتل من ورائهم ولا يكلّفوا فوق طاقاتهم ».

وبالرجوع لهذا القول المرسل على السجية ، يتضبح أنه جمع من القواعد المستنبرة طائفة حسنة ومنها :

ضوابط الجباية: وقد جاء في ذلك بأمرين كانا داغاً من أهم خصائص الضريبة العادلة وهما:

١ ـ أن لا يكون دافع الضريبة في حاجة إلى ما يجبى منه . وذلك في قوله : ( الا يأخذ منهم إلا فضلهم ) والفضل هنا هو الزائد على الحاجة .

٢ أن تكون الجباية بالمعروف، أى بالوسائل اللائقة بمجتمع
 ١٧٤

متحضر. وذلك فى قوله: (عن رضى منهـــم)، ومن ثم فقـــد انتنى الإكراه بصوره المعروفة. بل ينتنى أيضا شبه الإكراه مثل الإحراج والتوريط، على نحو ما تفشى فى المجتمعات الموصوفة بالحضارة.

على أن هذا الفقيه المطبوع، عاد إلى المعنى الأول يؤكده بأسلوب مغاير مع المحافظة على المعنى، حين قال فى الفقرة التالية، وفي مناسبة ثانية تشبه الأولى:

(أن يأخذ من حواشى أموالهم). والحواشى هى الفضل أو الزيادة، وإن كان الفرق بين مدلول اللفظتين في المدى، مستقراً في فقه اللغة، ذلك أن الفضل بمعنى الزيادة أشبه بحال الموسرين وهم أهل الأمصار... على أن الحواشى قد تلتصتى بالأصل وتكله، ومن ثم كان مدلول هذه اللفظة بدورها، أشبه بحال الأعراب، وهم سواد الأمة (أى كثرتها الغالبة) في عهد عمر، وهذا ما يقابل في لغة العصر قولهم: الجمهور من دافعي الضرائب، وإن في مجسره التفرقة في الصياغة، بإستعال عبارة (الفضل من المال) للطبقة الموسرة، وعبارة (حواشى أموالهم) لما دون ذلك من طبقات المجتمع، لتحديداً لوعاء الضريبة ... تحديداً وصفياً، ولا تنقصه إلا الترجمة إلى أرقام.

ثم إن الأرقام تفقد صلاحيتها فى المقارنة الزمنية، إلا إذا قدمنا لذلك بتوحيد المستويات، أما التحديد الوصنى فإنه أصلح للبقاء عبر الأجيال، لأن هذه القاعدة الواضحة (تكون الجباية من فضل المال) تبق صحيحة فى كل العصور، على حين أننا إذا قلنا مثلاً:

يعنى ما زاد على مائة جنيه أو ألف جنيه، لتعين تحديد البلد والزمن، والحالة المدنية " قبل أن يقال بأن ما يزيد على القدر المعين " هو بالفعل مال زائد على حاجة الممول أو دافع الضريبة . وتضاف إلى ذلك عوامل أخرى تحد من قيمة التعيين الرقمى على مر الزمن . . . ومن ذلك تقلب سعر العملة وإلغاؤها أحياناً .

وفى قول عمر ( فيرد على فقرائهم ) نظر عميق يشجع صاحب المال على التنازل عن بعضه ، لأنّه يقنعه بأن الجباية تستهدف خير الجتمع .

وبعبارة أخرى، حدّ المشرع وجه الصرف، وفي هذا قدر كبير من إقناع دافع الضريبة بتحمل التضحية التي تلازم جباية المال. وفي إضافة لفظة الفقراء إلى دافعسى الضرائب في قوله (فقرائهم) براعة في صياغة القاعدة، بالإضافة إلى صدق القصد إلى المعنى الذي توديه. فهو يرغب القادرين على دفع المال، بالتنبيه إلى أنه سيكون مردوداً على العناصر الضعيفة أو الفقيرة، فليست الجباية إذن للإنفاق على منهاج تافه من التفاخر أو العظمة الكاذبة.

...

بق التنبيه إلى أن الاسلام لا يدعو إلى البطالة والتواكل، ولا يشجع المؤمنين على أن يتلمسوا الصدقات... وإنما يضج الاسلام هذه النماذج السامية لوصف الثروة بأوصافها الصحيحة التي تصرف الناس عن التكالب على جمعها. كما يقرر الصلات الخيرة

بين الناس على نحو يجعل الاعتبارات الاجتاعية مقدمة على ما عداها من المعانى المادية الخالصة التي آمن بها الفكر الغرب طويلاً، إلى أن بدأت محاولات للتشكيك في صواب هذا النظر، وجاء ما قرره الاسلام من أربعة عشر قرناً... أتم وأكمل من كل ما قال به فلاسفة الغرب بعد جهود شاقة.

ويزيد هذا المعنى وضوحاً ، حين نلاحظ أنه من خير ما قال به فلاسفة الغرب الذين عاشوا في الحقبة ذاتها التي تقدمت الانسارة إليها (أواخر الثامن عشر وأوائل التاسع عشر) قول الفيلسوف البروسي ، «كانت » الكمّ يؤثر في الكيف.

ولقد أراد بقوله هذا أن يردد بعض المعانى التي شملها البحث لعهد المدرسة التاريخية التي ثبت لها فساد النظرية التقليدية، وحملت على الملكية الفردية، كما حملت على المادية الخالصة وعلى معظم ما قال به ( آدم سميث ) من آراه.

ولئن كان الفيلسوف البروسى (كانت) قد صاغ عبارته هذه ( الكمّ يؤثر في الكيف ) للتنبيه إلى التزيد أو الاستكثار من الخير يؤثر في سلوك الفرد، ومن ثم في معاملته للناس. إلى حد أن زيادة الثروة لا تستحدث من الخصال إلا زيادة النهم، وسوء السلوك في معاملة الناس إلى حد البطش بضعيفهم..

لئن كان هذا المفكر قد وصل إلى صياغة بارعة لهذا المعنى الذى حرك رجال الفكر الاقتصادى ، وأيدهم فى مناهضة جمع المال . . فإن القرآن قد سبق إلى هذا المعنى بصياغته المعروفة بالتفرد

وبالإعجاز. وذلك في قوله تعالى: (كلا، إن الانسان ليطغى أن رآه استغنى ) (١).

وفى هذه الآية الكريمة من المعانى ما ينوء بشرحه العصبة أولو القوة من الرجال . . . وبحسبى أن أشير إلى بعض ظاهرات شمول المعنى وإعجاز التركيب :

ذلك أن الآية الكرية تبدأ بالزجر والردع، إمعاناً في التنبيه إلى معنى بالغ الخطورة. ثم إنه ردع وزجر عن الظنون التي تخالط الفكر البشرى فيا عرضت له آيات أخرى، ثم تؤكد المعنى بقسولها: «ان»... ثم تؤكده مرة أخرى بحرف اللام في قوله تعمالى: (ليطغمى) ثم تؤكده مرة ثالثة بتقديم الأثر على المؤثر في سمبق الاشارة للطغيان (وهو الأثر) على الاستغناء أو وفرة المال، وهذه الوفرة هي (المؤثر)... ثم إن الآية الكرية تنفرد بعنى لم مخطم على فكر الفلاسفة من ولد آدم، إذ قال تعمالى: الانسان حين يرى هذا التعبير دقة نوجه اليها النظر... فقد يطغى الانسان حين يرى أو يظن بأنه استغنى، ولم يجمل النص القرآني الطغيان مشروطاً

بل إن علم الله سبحانه وتعالى يقرر فى أمر الانسان أنه إذا ظن فى تقديره الخاص بأنه استغنى فإنه يطغسى . . . وليس فى أقوال الفلاسفة شيء من هذا الشمول فى وصف الآثار السيئة على النفس البشرية . . . حين تمتحن بوفرة المال .

<sup>(</sup>١) الآية ٦ من سورة العلق.

## مقترض قوى ومقرض ضعيف:

ولقد أكثر الكتّاب والباحثون ذكر المقــترض القــوى والمقــرض الضعيف.

وفاتهم من ذلك أمور تدخل في دراسة سوق رأس المال وتنظيم المشروعات.

ذلك أن المقترض الذي يجمع مدخرات الضعفاء من جماهير الشعب، لا يعدم وسيلة لظلمهم، فهسو ينشىء الشركات الوليدة والشركات الشقيقة وشركات المجموعة، ويقيم المنظات الاحتكارية في أنظمة رأسية وأخرى أفقية، ويستعدى بهذه المدخسرات على المجتمع، بل على الدولة ذاتها.

ومن الخطأ البين أن نظن بأنه في اعتاد نظام الفائدة المشروطة سلفاً حماية للمقرض الضعيف، هذا غير صحيح، لأن دفع الفائدة المشروطة سلفاً قد يستغرق نزراً يسيراً من الربح، كما قد يكون من صلب رأس المال . . . وليس في أنظمة المشروعات الخاصة ما يمنع المروجين من أصحاب المشروعات الذين يقترضون من الضعفاء . . . ليس في الأنظمة التي وصل اليها المفكرون ما يدراً عن المجتمعات ليس في الأنظمة التي وصل اليها المفكرون ما يدراً عن المجتمعات هذه المفاسد، لهذا نرى خلال القرن التاسع عشر تطورات أخرى في الفكر الاقتصادي تناقش مشروعات الأفراد، وتشكك في صلاحيتها . وهكذا نشأت فكرة المؤسسة العامة ، والملكية المختلطة بين الدولة وبين أصحاب المدخرات وفكرة التأمين . ولا تزال الانظمة تنوالي . . . وكلها تهدف إلى حماية الادخار الصغير وجمهور

المستهلكين من جشع المقترض القوى . . . فليس نظام الفائدة إذن بعلاج لهذا البلاء .

## الفائدة الثابتة هي مجرد « تجربة »

على أنه جدير بالنظر أن الفائدة الثابتة لم تكن محل إجماع خلال القرن التاسع عشر، ولا خلال القرن العشرين من حيث تقديرها والإلزام بها. ولعل أول قانون اعترف بمشروعية الفائدة الثابتة صدر في سنة ١٨٣٣ بإنجلترا، ومع ذلك نجد الخلاف بين التشريعات بالغ الحدة الآن.

فثلاً في انجلترا لم يكن القانون الانجليزى يجيز حساب الفائدة إلا إذا كانت العملية مؤيدة بمستند مفروز قائم بذاته، كالسند أو الكبيالة، وغيرها من الأوراق التجارية كالفاتورة المقبولة ألخ.

كما أجاز القانون أيضاً اقتضاء الفائدة إذا كان العرف يقسرر ذلك، أو طبقاً لما قررته السوابق بين طرفي المعاملة . . . وفي غير هذه الحالات لابد من وجود نص تعاقدى صريح بين طرفي المعاملة ومن ثم لم يكن تقرير الفائدة نظاماً تشريعياً مستقراً ، وإنما كانت أحكامه تهتز داغاً . . .

وفى سنة ١٨٩٧ درست لجنة برلمانية مقترحات قدمت إليها وانتهت الخطوات التشريعية بصدور قانون فى انجلترا سنة ١٩٠٠. وفى هذا القانون لم يتعرض المشرع لتحديد سعر قانونى للفائدة. وإنما سكت عن هذا. وكان من الممكن دائما أن يشتط المقرض فى

حساب الفائدة أو المصروفات، أو بدل ضهان أو تأمين أو رسوم المعاينة، أو مصروفات التحصيل، أو الغرامات أو رسوم تجديد القرض، أو أية فريضة أخرى يجىء بها المقرض على حساب المقترض...

والضان الحام الذى وضعه المشرع هو منح القضاء سلطة تقديرية تترخص بها على نحو يسمح لها بالتدخل في العقد لوقف سريان بعض شروطه، والحكم بإعفاء المقترض من بعض هذه التكاليف، بل للقضاء أيضاً أن يفرض على المقسرض أن يرد إلى المدين المقترض. . ذلك الفائض الذى حصله بغير وجه حسق في نظر الحكة.

ولم تكن أحكام هذا القـانون تمتد إلى محــلات الرهن والبنوك وبيوت المراهنات، إذ كانت لها قوانين أخرى. وصدرت التعـديلات تباعاً في سنة ١٩٢٧.

#### \* \* \*

وأما فى الولايات المتحدة فإن كل ولاية تضع قواعدها الخاصة ، وحدد سعر الفائدة الذى يجوز التعامل بمقتضاه . وفيا بين القواعد التى تتبعها الولايات تباين شديد ، مما يقطع بأن فكرة الفائدة الثابتة لا تعدو أن تكون تجربة من تجارب القرن التاسع عشر ، ولا تزال . . .

فثلاً فی کل من ولایة ( ماری لاند ، ونیویورك ، ونیوجرسی ) إذا ۱۸۱ اقترض الشخص الاعتبارى المتخذ شكل المؤسسة العامة أو ما في حكها (Corporation) بفائدة أعلى من السعر الذى ينص عليه القانون فإنه لا يجوز للمقترض الذى تقدم ذكره أن يثير في مواجهة المقرض أى دفع خاص بالمعاملات الربوية . . . وفي قوانين ولاية نيويورك . يجوز الاقتراض بأى سعر للفائدة إن كان القرض يصل إلى أو يزيد على خسة آلاف دولار ، بشرطين هما : أن يكون الدين تحت الطلب (أى غير محدود الزمن) . والثاني أن يكون الضان من الأوراق المالية .

أما القرض لمدة محددة فإنه لا يجوز أن تزيد فائدته على ٦٪ وإلا اعتبر قرضاً ربوياً .

وفى بعض الولايات مثل ولاية ماين ( Maine يجوز الاتفاق على أنه أى سعر للفائدة ما دام القرض يعقد بإتفاق خاص، بمعنى أنه لا تكون نشأة الدين نتيجة لمعاملة جارية، إنما ينشأ الدين بعقد يستهدف انشاءه.

وفى ولاية ( مازى لاند ) أيضاً يحدد سعر الفائدة للقروض العادية بستة فى المائة سنوياً . . . وإنما إذا كان القرض صيغيراً ( ٣٠٠ دولار أو أقل ) فإنه يجوز أن يكون سعر الفائدة ٣١/٣٪ فى الشهر الواجد .

ولو شئنا ان نتتبع تجارب الغسرب إلى يومنا هذا فى تطبيق نظام الفائدة لما زادنا البحث إلا توكيداً لظاهرة تقدمت الاشارة اليها، وتتلخص فى أن هذا النوع من المعاملات هو استمرار للمعاملات

الربوية ، وهو لا يزال بسبيل التجربة ولم يستقر في بلد واحد ، بل لم يستقر في جملة ولايات الدولة الواحدة ، كما في الولايات المتحدة . ومن الخطأ إذن أن نظن بأن المعاملات الربوية التي تسمى بنظام الفوائد الثابتة هي صورة مستقرة ثبت نجاحها .

وأشد إمعانا في الخطأ أن نظن بأن هذا النظام يشكل واحداً من مقومات النجاح الذي صادفه الغرب.

## أراء لورد كينز حول الفائدة

بق أن أشير إلى أن بعض الاقتصاديين المحدثين (ومن أهمهم اللورد كينز) قد وضع الألغام من تحت أسس المعاملات بالفائدة، وفي نظريته بحوث فنية صالحة لإيضاح ما نحن بصدده.

#### \* \* \*

ولأهمية الآراء التي قال بهما (اللورد كينز) في أرقى الأوسماط العلمية المستغلة بالدراسات الأقتصادية، نشير إلى بعض ما انتهمي إليه في كتابه المشهور «النظرية العامة للتوظف والفائدة والنقود» الذي صدر في سنة ١٩٣٥، ومن ذلك أنه يقرر ما يلى:

١ ـ ليس سعر الفائدة معياراً صالحاً لقياس التلاقى بين الادخار وبين توظيف المدخرات، إذ كل من الادخار والتوظيف ينسط فى مجاله الحاص ويتوقف اجتذاب المدخرات إلى مجالات التوظيف والاستثار على عوامل أخرى بخلاف ارتفاع سعر الفائدة أو الخفاضه.

Y معظم العوامل التي تؤدى إلى ادخار الأفراد يدخل في عداد العوامل النفسية ومن ذلك ميل الشخص إلى الحد من استهلاك السلع والخدمات إيثاراً للدعة والراحة في مستقبل أيامه. ومنها تفضيل الشخص للثروة السائلة (أي النقود الحاضرة) ليكون قدر منها تحت أمره دائماً لمواجهة المفاجآت، ولاغتنام الفسرص، ومعلوم أن الفرص المواتية تتجدد من أن لآخر، ولا يغتنمها إلا صاحب المال الحاضر فليس سعر الفائدة إذن، مقياساً صالحاً للتضحية التي يتحملها المدخر حال تقديمه المال إلى من يقدر على توظيفه في المشروعات.

٣ ـ يتوقف اتجاه المدخرات إلى مجال معين من مجالات الاستثار
 ( كصناعة الغزل مثلاً ) على انتاجية هذا النوع من النشاط الاقتصادى ، لا على سعر الفائدة .

٤ - انخفاض سعر الفائدة (أو إلغاؤه) قد يؤدى في المدى القصير إلى انصراف بعض الناس عن الادخار، فإذا واجه الجتمع حالة كهذه قبل أن تصل جملة رؤوس الاموال المتاحة للتوظيف في المشروعات بوجه عام، قدراً كافياً فإن للمجتمع أن يعالج هذه الحال بإجراء مناسب، كأن يحل الادخار الجاعى Communal عمل ادخار الأفراد.

 ليست هدفاً تسعى الدولة إليه. ومن ثم يستوى أن تملك الدولة أو لا تملك. ولكن الهدف الذي يجب على الدولة أن تسعى إليه، هو التحكم في جملة المدخرات، وتوظيفها بما يحقق الصالح العام.

 ٥ خير المعايير عند كينز لقياس مدى تقدم المجتمع وقيام الدولة بواجبها ألا تبق بطالة ، أو بعبارة أخرى : أن تتحقق العالة الكاملة إلى أبعد مدى مستطاع عملياً .

7 ـ لتحقيق العالة الكاملة يجب أن تعمل الدولة على توافر اضافات رأسمالية تزداد على رؤوس الأموال المستغلة في وجدوه النشاط الاقتصادى. فإن تقاعس الأفراد ـ مؤقتا ـ بسبب إلغاء الفائدة كان العلاج بالأدخار الجماعى، ومع ذلك سيبق لأصحاب المسروعات الخاصة وزن، لأن آراءهم وخبرتهم لهاقيمة.

وستجد الدولة دائماً صوراً صالحة لتعاون أصحاب المشروعات (هنا الصحاب الآراء والفكر الناضج) مع المجتمع ممثلاً في الدولة، دون إعطاء رأس المال الخاص كل هذا الوزن الذي تفرد به في ظل النظام الرأسمالي الخالص المعروف في البلاد الرأسمالية.

٧ \_ يعترض (اللورد كينز) على القول بأن في رأس المال ندرة نسبية على نحو ما في الأرض الزراعية ويقول: بأنه إذا كانت الأرض بطبيعة مساحتها المحدودة بوجود قدر من الندرة النسبية، فإن هذا المفهوم لا يصلح مضافاً إلى رأس المال. لأن الأموال هي نتاج التفاعل بين الجهد وموارد الطبيعة ومن هذا التفاعل تتولد الثروة الاقتصادية. ومن هذه الثروة يستهلك المجتمع قدراً يلزمه في معاشه

140

ويدخر قدراً آخر.. وبتوظيف هذه المدخرات تزيد رؤوس الأموال المتاحة للنشاط الاقتصادى، ومن ثم رفع مستوى الرفاهة. وبتكرار هذه العملية يزيد رأس المال المستغل في التجارة وفي الصناعة وغيرها من الوظائف الاقتصادية وتولد مزيداً من الدخول والثروات ويهذا يستمر التزايد في جملة رؤوس الأموال حتى تصل إلى الحد الكافي لكل نشاط. وعندئذ تنتني فكرة الندرة النسبية مضافة إلى رأس المال.

٨ - وحين يتوافر من رؤوس الأموال المتاحة للتوظيف ( في صورة مدخرات خاصة أو جماعية ) فإن سعر الفائدة يهبط بطبيعته إلى الصفر. ولا يبق مجال يعيش فيه المستثمر المتبطل The للمستثمر المتبطل على حساب المجتمع، بما يقتضيه من فائض ربوى في صورة فائدة أو ربح فاحش.

#### \* \* \*

هكذا قال (اللورد كينز)، وفي عبارتي المتقدمة تلخيص غير واف لنظرية هذا الاقتصادى الجتهد، ولا أدعى بأن آراءه قد لقيت الترحيب بالإجماع، ولكني أقول: بأن هذا البريطاني الذي كتب في سنة ١٩٣٥ ما كتب، قد وصل إلى تقرير حقيقة خطيرة، هي: أنه من واجب الدولة أن تعتمد على تحقيق وفرة المدخسرات، ومن ثم وفرة رؤوس الأموال المتاحة للتوظيف في النشاط الأقتصادى..

ويهذا وذاك تتحقق العيالة الكاملة وتنتنى ندرة رأس المال، ويهبط سعر الفائدة إلى الصفر.

ومن جملة هذه الأوضاع المتكاملة التي يجد فيها كل طالب عمل فرصته، وكل صاحب فكرة رأس المال الذي يلزمه لإخراج فكرته إلى عالم الحقيقة لإضافة جديد من الانتاج . . . هذه الأوضاع وحدها هي التي تؤلف النظام الاقتصادي الأصلح .

هذا هو رأى (كينز)... وهذا هو ما أفهمه من تحريم الربا في كل صوره، ومن بينها الفائدة الثابتة، وإن كانت بالغة الضعف. خاقة

إذن ، القرآن يضع الإطار الخارجي للنظام الاقتصادي بصورة واضحة ومستقرة . ولكل مجتهد أن يضيف مزيداً من التفصيلات . . . وإنما في حدود الإطار الثابت الذي يضيم هذه التفصيلات .

وهذا الإطار بسيط وواضح، ويتلخص في تحريم المعاملات الربوية أخذاً وعطاءً، سواء أكان الربا محدداً سلفاً أم آخراً. أكان الربا لقرض انتاج أم لقرض استهلاك...

لأن فكرة الاسلام في تحريم الربا هي أبعد كثيراً بما ظن الذين أفتوا بجواز فائدة المودعات لدى صندوق البريد ولدى غيره من المنشآت . . .

ففكرة الاسلام تتلخص في أن نظام النقد بجميع صوره ، لا ينبغى أن يكون إلا للدولة . ومن ثم يكون سك النقود وإصدار العملة الورقية ، وخلق النقود الحسابية بالإئتان مثلاً . . . هذه كالفسروع

لوظيفة واحدة . وهذه الوظيفة لا تنبغي إلا للدولة .

ومن ثم تكون المصارف وهيئات تكوين رؤس الأموال (كشركات التأمين وتوظيف المدخرات) منشآت لا يجوز للفرد ولا للشركة أن تتملكها. إلا إذا رجعنا القهقرى وأجزنا للفرد أن يسك العملة وأن يصدر النقود الورقية وأن يتقلد في عشيرته أو في المجتمع، وظائف القضاء والأمن.

#### \* \* \*

الفائدة الثابتة هي استمرار لصورة من صور الربا، تصح في مجتمع متخلف ينهش فيه القادر لحم أخيه الضعيف حياً وميتاً. ويحاكم فيه القوى الضعيف ويفرض عليه إرادته على أساس أن ارادة الفرد هي القانون، كما كانت الحال في الهمجية الأولى...

الفائدة الثابتة بقية من بقايا سيطرة رأس المال ونهم الحيازة ، ولم تحقق من الآثار الاقتصادية إلا الفساد . . .

ذلك أنها قرينة التحكم في رأس المال، واتخاذه وسيلة للبطش بالمجتمع...

ولقد جاء الاسلام بحضارة سامية ، لا نزال نجاهد في سببيل فهمها ، ولعلنا نصل .

وإنما لا يجـوز أن نسرع في الحكم، ونقــرر التزيد في التأويل والتفسير لتتسع أحكام ديننا، المنزه عن الخطأ، لصور بغيضة فاشلة من بقايا عصـور الهمجية. ومن أخطر هذه الصـور على النشــاط

الاقتصادى، المعاملات الربوية، وإن خففت إلى ما يعرف بالفـائدة القانونية.

ولست أصف النظام الرأسمالي الربوى بالهمجية الأولى تزيداً في الهجوم عليه، وإغا أردد آراء المدرسة التاريخية، والمدرسة الامريكية التي لا تزال تعيش إلى يومنا هذا، كما أردد أقوال (كينز)... وهؤلاء كلهم من دعاة الفكر في الغرب، لا في الشرق السيوعي، الذي عجز عن علاج الربا ومساوئه فأطاح بالملكية الخاصة...

### \* \* \*

أما الاسلام فقد جاء بأحكام متزنة ، تعترف بالملكية الخاصة وتهذبها بفرض الزكاة وتحريم الفائدة الثابتة وأية صورة أخرى من صور الربا.

ويهذا وضع الاسلام قواعد العدالة الاقتصادية على نحو، نريد بفكرنا أن يتسامى حتى يفهمه.

ولقد فهم اللورد (كينز) طرفاً من عظمة أحكام الاسلام، ولست أدرى \_ في موقف هذا \_ أكان مطلعاً على بعض هذه الاحكام، أم أنه وصل بالفطرة السليمة إلى تقرير أوضاع صالحة، جاءت قريبة من كال الاسلام ؟.

ولا أستبعد كلاً من الاحتالين. . . لأن الاسلام هو دين الفيطرة . هو الدين الذي لم يقرر قاعدة واحدة إلا ولها من طبيعة الأشسياء ونوازع النفس البشرية مبرر، يجعل الأخذ بها كفيلاً لصلاح الحال.

فإذا حرم العالم المفكر الموهوب، من نعمة الاسلام، أو حرم من الاطلاع على أحكام الشريعة فإنه مع ذلك قد يصل بالفطرة السليمة إلى اعتناق بعض القواعد التي جاء بها القرآن، أو وصفتها السنة.

وإنه لما يدعو إلى الأسف أن يقول اللورد (كينز) وغيره بما قدمت أمثلة قليلة منه ، ثم نجد من بعض المتخصصين عندنا من ينادى بتفكيك الحكم الاسلامى وتوهينه ، لعله يتسع لمعاملات مرذولة ، يقال بأنها غوذج العصر الحاضر للنشاط المثمر . .

ولا أريد أن أقسو في النقد، وإنما أحدر من التورط في الظن بأن الأنظمة التي وضعها الانسان، قد فاقت نظاماً وضعه الرحمن وأحدر من الظن بأن كتاب الله قد خلا من تقرير كل قاعدة فيها صلاح البشر. إما تفصيلاً وإما إجمالاً.

وفي هذا تفصيل وتفصيل . . .

ولكن هذا الموضوع لا يستوفى في محاضرة أو اثنتين.

وبحسبى ما أشرت إليه من أسباب استند إليها في القول: بأن أصحاب النظرية المتوسعة في التحسريم، يجدون من تطور الفكر الاقتصادى والاجتاعى ما يساند رأيهم.

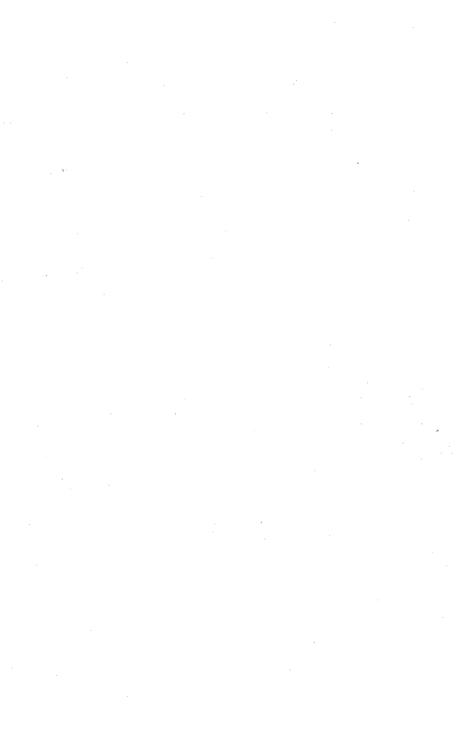
وإلى كل مختص بهـذه الدراسـات، أوجــه دعوتى إلى مزيد من العناية ببحث هذه المشكلة المزمنة.

ولعلى أوفق إن شاء الله إلى مزيد من بيان الأصول السليمة في

أحكام الاسلام، التى لا تدانيها أحدث النظريات العلمية، وإن كانت هذه النظريات تساعد على إلقاء مزيد من الضوء على القواعد القديمة الكاملة الثابتة التى جاء بها الاسلام، وسيتضح مع الوقت أنه ما من نظام اقتصادى يكفل السلام بين الطبقات، وبين الشعوب، إلا ما جاء به الشرع الحنيف.



تم بحمد الله



# فهرست

| فهرست                                                          |     |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| مة الناشر                                                      | ٥   |
|                                                                | ٧   |
| دمة الطبعة الأولى                                              | 10  |
| اهيم اقتصادية                                                  | **  |
| البناء الاقتصادي                                               | 44  |
| الشبكة الاقتصادية                                              | 41  |
| نسم الأول ـ وضع الربا في البناء الاقتصادي                      | 40  |
|                                                                | 40  |
| كام الاستدلال                                                  | 47  |
| استدلال إنما يكون بالأسلوب العلمي                              | **  |
| هية النظام الاقتصادي                                           | ٥٣  |
| -<br>تُعَلَّمُةُ الربا والثمن المعادل من القرون الوسطى المبكرة | 67  |
| اجع تعالم الكنيسة                                              | 71  |
| أب توماس الاكويني وفلسفته عن الثمن المعادل                     | 74  |
| ب الراسالية من قبضة الكنيسة في الغرب                           | 77  |
| تف الكنيسة                                                     | ٧.  |
| ١ ـ نصُ الانجيل                                                | ٧.  |
| ٢ _ موقف الكنيسة من التجارة                                    | ٧١  |
| ٣ ـ سلوك بعض رجال الدين                                        | ٧٢  |
| ننظيم الاقتصادي كما جاء في بعض أي الذكر الحكيم                 | ٧o  |
| هايرة من سنن الله، لا يصلح الكون ولا الخلائق إلا بها           | ٧٩  |
| رضع الربا من البناء الاقتصادي                                  | AY  |
| صائص الربا                                                     | 4.  |
| هو الريا                                                       | 94  |
| اتمة القسم الأول                                               | 90  |
| قسم الثاني                                                     | ۱۰۱ |
| خيص القسم الأول                                                | 1.4 |

| خلاصة للجدل حول النصوص                                             |
|--------------------------------------------------------------------|
| نجاح الصناعات الثقيلة في الغرب كان من أهم العوامل لاستعهار         |
| الشرق                                                              |
| قاغة الحساب                                                        |
| كيف تبحث مشكلة الربا                                               |
| ماهية الاقتصاديات                                                  |
| عرض لأراء بعض مفكري القرن الثامن عشر والتاسع عشر                   |
| َ أَدُم مُولُر                                                     |
| فردريك لست                                                         |
| سيموندى                                                            |
| ثورشن فبلن                                                         |
| عاذج من ثقافة الإسلام                                              |
| وحدانية الله اسمى الغايات                                          |
| صلة الرحم أهم لبنة في بناءالمجتمعات                                |
| الإنفاق أمرُ إلهٰي فالمال مال الله ونحن مستخلفون فيه               |
| وصَايا إلهية بالإضافة إلى الحقوق المفروضة                          |
| ولليتامي عناية خاصة                                                |
| المال الخاص وحق الدولة فيه في نظر الاسلام                          |
| فهم سيدنا عمر بن الخطاب لقواعد الأخذ من المقتدر لصالح              |
| الضعيف                                                             |
|                                                                    |
| مقترض قوى ومقرض ضعيفا<br>الفائدة الثابتة هي مجرد تجربة             |
| اختلاف النظر إلى الفائدة في قوانين الولايات المتحدة الأمريكية (غير |
| موجود )                                                            |
| أراء لورد كينز حول الفائدة                                         |
| خاقة                                                               |
| بيان إلى القارىء                                                   |
| للمؤلف ,                                                           |
|                                                                    |

# بيان إلى القارئ:

في عشر سنوات مضت أصدر المؤلف طائفة من الكتب التي ظهرت خارج مصر ولم تصل إلى بعض البلاد العربية لسبب أو لآخر لا يغيب عن ذهن القارئ.. ثم سنحت الفرصة لإصدار طبعة ثانية، ولإصدار عدد آخر من أحدث ما كتبه المؤلف في عامي ١٣٩٥ هـ ولم يُطبع من قبل.

وهذا البيان ضرورى ، حتى يتّضح للقارئ: كيف يمكن لكاتب واحد أن يُصدر مجموعة من الكتب في مسافة زمنية قصيرة . . نرجو من الله جل شأنه ألاً تتعدّى عامى ١٣٩٧ هـ و ١٣٩٨ هـ « وكل شيء عنده بمقدار » .

نحمده تعالى على نعمه التي لا تعدّ ولا تُحصى ، ونسألهُ التوفيق ، المؤلف المؤلف



## للمؤلف

- تحت الإعداد والطبع:
- ـ التأمين بين الحل والتحريم
  - ـ بنوك بلا فوايد
- حاجة المسلمين إلى خطة عمل
- العقود الشرعية الحاكمة للمعاملات المالية المعاصرة
- ـ حصاد المؤتمر العالمي الأول للاقتصاد الإسلامي ( صفر ١٣٩٦ )
  - ـ حصاد المؤتمر العالمي للفقه الإسلامي ( ذو القعدة ١٣٩٦ )
    - التشريعات الوضعية الحاكمة لشركات الأموال
      - الزكاة أداة اقتصادية بالغة الإحكام
        - ـ مشكلات السكان والإسكان
      - ـ حقيقة النفس والروح أو حقيقة الإنسان
        - ـ بحوث في الربا
        - ـ دور الربا في استغلال الشعوب
          - ـ الاقتصاد الإسلامي
  - ـ دليل إلى ما في الكتاب والسنة من ضوابط للتشاط الاقتصادي
    - ـ النظم المالية في الإسلام
      - حديث الفجر

وتطلب جميع هذه المؤلفات ، حين تظهر تباعا إن شاء الله تعالى . من دار الاعتصام ، ومن المكتبات الكبرى في جمهسورية مصر العربية ، وفي العالم العربي .



رقم الايداع / 7700/77

ISBN 7.70 - 75 - 7 / ILIGER

